

# الفروق لابن قتيم الجوزية

« منتع من أغلب كتب ابن القيم رحمه الله تعالى »

جمع وترتيب  
يوسف الصالح

الطبعة الأولى  
١٤١٣هـ - ١٩٩٢م

حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

فسح وزارة الإعلام  
رقم ٧٤٤٥  
وتاريخ ١٤١٢/٢٢/١٠ هـ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
الْحٰمِدُ لِلّٰهِ الْعَلِيِّ الْمُبَارَكُ  
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه  
أجمعين ، وبعد:

ففقد اطلعت على المجموعة الطيبة المباركة التي قام بجمعها وتبويتها وترتيبها  
وتقريبيها الأخ الفاضل / يوسف الصالح ، وفقه الله تعالى وزاده من البر والتقوى  
، وذلك بتقريب الفرق ل الإمام القمي بن القمي ، رحمة الله تعالى ، وهذا مما يسر  
القلب ويهيج النفس أن يشتعل الشباب المسلم في مثل هذه البحوث العلمية الرائعة  
الفائقة العالية الغالية فيفيد ويستفيد بنشر العلم والإيمان وتقريبيه للأذهان ؛ وقد  
اطلعت على هذا الجمع المبارك من البداية إلى النهاية فألفيته جمعاً مباركاً بذل فيه  
من الجهد والوقت والبحث والمطالعة ما يستحقه ، وفقه الله وزاده من البر  
والتفوى ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

ابراهيم الحمد الجطيلي

جامعة تحفيظ القرآن الكريم / عنزة

١٤١٢/٢/١٦



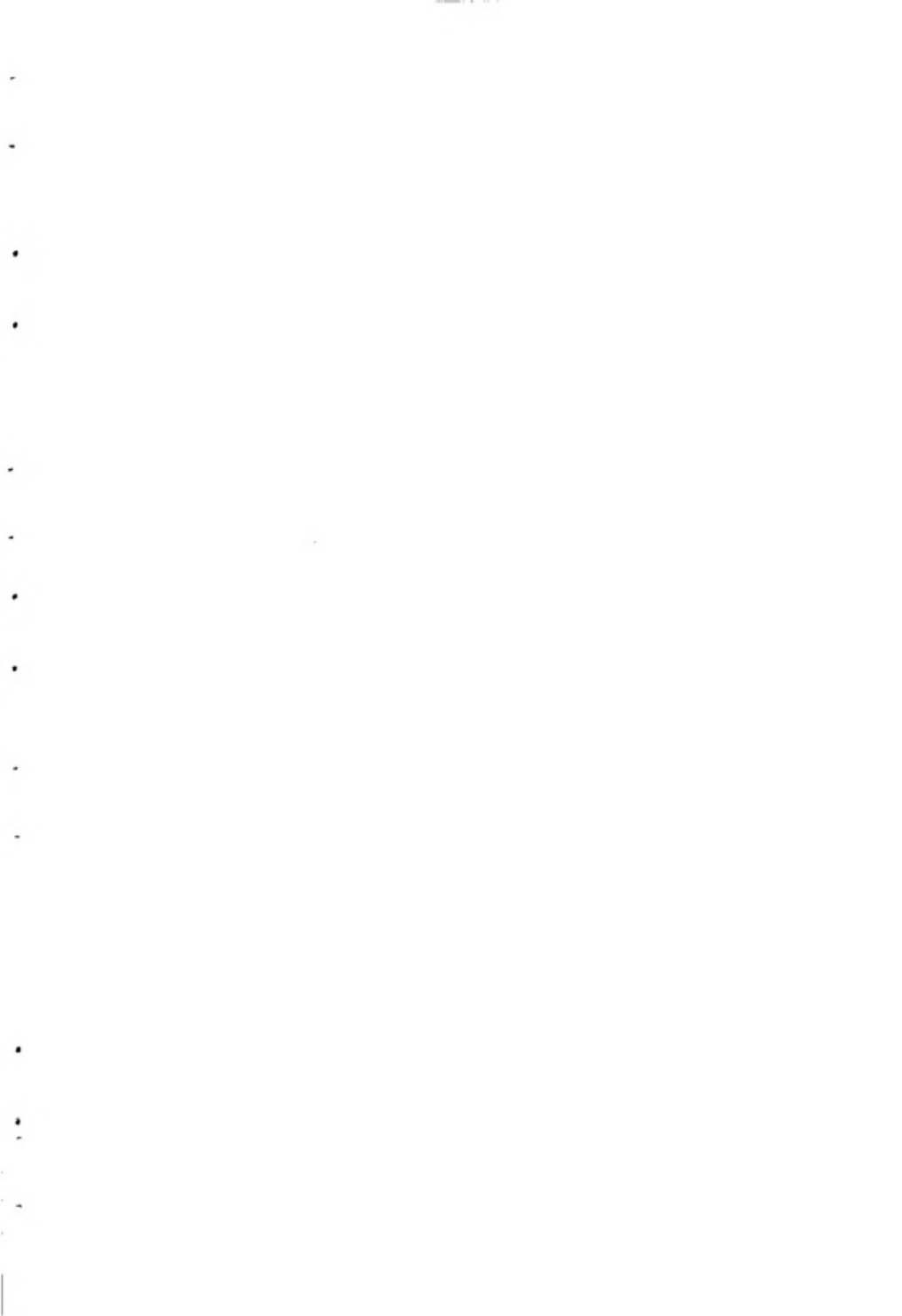
بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم .

أما بعد : فعندما كنت أقرأ كتاب التقريب لفقه ابن القيم الجوزية ، رحمة الله ، للعلامة الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد ، حفظه الله ، رأيت في آخر الكتاب (١) مبحث الفروق لابن القيم ، رحمة الله ، التي ذكرها منتشرة في كتبه ، وقد أشار الشيخ بكر أبو زيد إلى موضعها في كتب ابن القيم واستحب بعد أن ذكر الفروق أن يجمعها أحد طلبة العلم ، فعند ذلك استعنت بالله وجمعتها . وأسأل الله تعالى أن ينفعني الله بها وعموم المسلمين آمين .

يوسف الصالح

(١) الجزء الأول ص ٢٩٥ .



## فائدة مخطية

أفضل ما اكتسبته النفوس ، وحصلته القلوب ، ونال بعد العبد الرفعة في الدنيا والآخرة ، هو العلم والإيمان ، ولهذا قرن بينهما سبحانه في قوله : «وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبئتم في كتاب الله إلى يوم البعث» وقوله : «يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات» وهؤلاء هم خلاصة الوجود ولهم ، المؤهلون للمراتب العالية ، ولكن أكثر الناس غالطون في حقيقة مسمى العلم والإيمان اللذين بهما السعادة والرفعة ، وفي حقيقتهما . حتى أن كل طائفة تظن أن ما معها من العلم والإيمان هو هذا الذي به تناول السعادة ، وليس كذلك بل أكثرهم ليس معهم إيمان ينجي ولا علم يرفع ، بل قد سدوا على نفوسهم طرق العلم والإيمان اللذين جاء بهما الرسول ﷺ ودعا إليهما الأمة ، وكان عليهما هو وأصحابه من بعده وتابعوهم على منهاجهم وأثارهم .

فكل طائفة اعتقدت أن العلم ما معها وفرحت به «فقطعوا أمرهم زبرا كل حزب بما لديهم فرحون» وأكثر ما عندهم كلام وآراء وخرص ، والعلم وراء الكلام كما قال حماد بن زيد: قلت لأبيو : العلم اليوم أكثر أو فيما نقدم؟ ، فقال : الكلام اليوم أكثر والعلم فيما نقدم أكثر !

ففرق هذا الراسخ بين العلم والكلام . فالكتب كثيرة جداً والكلام والجدال والمقدرات الذهنية كثيرة ، والعلم بمعزل عن أكثرها ، وهو ما جاء به الرسول ﷺ عن الله سبحانه ، قال تعالى : «فمن حاجك فيه من بعد ماجاءك من العلم» وقال :

﴿وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَانَهُمْ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ﴾ وَقَالَ فِي الْقُرْآنِ : «أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ أَيْ وَفِيهِ عِلْمٌ» .

وَلَا يَبْعُدُ الْعَهْدُ بِهَذَا الْعِلْمِ إِلَّا أَمْرٌ بِكَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ إِلَى أَنْ اتَّخِذُوا هُوَاجِسَ الْأَفْكَارِ وَسَوَانِحَ الْخَوَاطِرِ وَالآرَاءِ عِلْمًا ، وَوَضَعُوا فِيهَا الْكِتَبَ ، وَأَنْفَقُوا فِيهَا الْأَنْفَاسَ ، فَضَيَّعُوا فِيهَا الزَّمَانَ ، وَمَلَأُوا بَهَا الصَّحْفَ مَدَادًا ، وَالْقُلُوبَ سُوادًا ، حَتَّى صَرَّحَ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ مِنْهُمْ أَنَّهُ لَيْسَ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ عِلْمٌ ، وَأَنَّ أَدْلِتَهُمَا لَفْطِيَّةٌ لَا تَفِيدُ بِقِيَّنَا وَلَا عِلْمًا . وَصَرَخَ الشَّيْطَانُ بِهَذِهِ الْكَلْمَةِ فِيهِمْ ، وَأَذَّنَ بِهَا بَيْنَ أَظْهَرِهِمْ ، حَتَّى أَسْمَعُهَا دَانِيهِمْ لِفَاصِبِيهِمْ ، فَانْسَلَختْ بِهَا الْقُلُوبُ مِنَ الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ كَانْسَلَاخُ الْحَيَاةِ مِنْ قُشْرِهَا ، وَالْتَّوْبُ عَنْ لَابْسِهِ .

قَالَ الْإِمَامُ الْعَلَّامُ شَمْسُ الدِّينِ أَبْنُ الْقَيْمِ : وَلَقَدْ أَخْبَرَنِي بَعْضُ أَصْحَابِنَا عَنْ بَعْضِ أَتَبَاعِ هُوَلَاءِ أَنَّهُ رَأَى يَشْتَقِلُ فِي بَعْضِ كِتَبِهِمْ وَلَمْ يَحْفَظِ الْقُرْآنَ ، فَقَالَ لَهُ لَوْ حَفَظْتَ الْقُرْآنَ أَوْلًا كَانَ أَوْلَى ، فَقَالَ : وَهُلْ فِي الْقُرْآنِ عِلْمٌ !

قَالَ أَبْنُ الْقَيْمِ : وَقَالَ لِي بَعْضُ أَتَبَاعِ هُوَلَاءِ : إِنَّمَا نَسْمَعُ الْحَدِيثَ لِأَجْلِ الْبَرَكَةِ لَا لِنَسْفَدِيْدِ مِنَ الْعِلْمِ ، لِأَنَّ غَيْرَنَا قَدْ كَفَانَا هَذِهِ الْمُتَوْنَةَ فَعَدَدْتُنَا عَلَى مَا فَهَمْوَهُ وَقَرَرْوَهُ ، وَلَا شَكَ أَنَّ مَنْ كَانَ هَذَا مِلْغَهُ مِنَ الْعِلْمِ فَهُوَ كَمَا قَالَ الْفَائِلُ :

**نَزَّلُوا بِمَكَّةَ فِي قَبَائِلَ هَأْشِمٍ وَنَزَّلْتَ بِالْبَطْحَاءِ أَبْعَدَ مَنْزِلَ**

قَالَ : وَقَالَ لِي شِيخُنَا مَرَةً فِي وَصْفِ هُوَلَاءِ :

إِنَّهُمْ طَافُوا عَلَى أَرْبَابِ الْمَذَاهِبِ فَفَازُوا بِأَخْسَى الْمَطَالِبِ ، وَيَكْفِيكَ دَلِيلًا عَلَى أَنَّهُمْ هُوَلَاءُ أَنَّهُمْ لَيْسُ مِنْ عَنْدِ اللَّهِ ، مَا تَرَى فِيهِ مِنَ التَّنَاقُضِ وَالْخُلُفِ وَمَصَادِمَةِ بَعْضِهِ لِبَعْضٍ ، قَالَ تَعَالَى : «وَلَوْ كَانَ مِنْ عَنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا» وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ مَا كَانَ مِنْ عَنْدِهِ سُبْحَانَهُ لَا يَخْتَلِفُ ، وَأَنَّ مَا اخْتَلَفَ وَتَنَاقَضَ

فليس من عنده، وكيف تكون الآراء والخيالات وسوائل الأفكار دينياً يُدان به  
ويُحكم به على الله ورسوله، سبحانك هذا بهتان عظيم.

وقد كان علم الصحابة الذي يتذكرون فيه غير علوم هؤلاء المخالفين  
الخراصين كما حكى الحاكم في ترجمة أبي عبدالله البخاري ، قال: كان أصحاب  
رسول الله ﷺ إذا اجتمعوا إنما يتذكرون كتاب ربهم وسنة نبيهم ، ليس بينهم  
رأي ولا قياس . ولقد أحسن القائل:

العلم قال الله قال رسوله  
ما العلم نصبه للخلاف سفاهة  
كلاً، ولا جحد الصفات ونفيها



## فصل

وأما الإيمان فأكثر الناس ، أو كلهم ، يدعونه «وما أكثر الناس ولو حرصت  
بمؤمنين». وأكثر المؤمنين إنما عندهم إيمان مجمل ، وأما الإيمان المفصل بما جاء  
به الرسول ﷺ معرفة وعلمًا وإقرارًا ومحبة ومعرفة بضده وكراهيته ، فهذا إيمان  
خواص الأمة وخاصة الرسول ، وهو إيمان الصديق وحزبه .

وكثير من الناس حظهم من الإيمان الإقرار بوجود المانع ، وأنه وحده هو  
الذي خلق السموات والأرض وما بينهما ، وهذا لم يكن ينكره عباد الأصنام من  
قرיש ونحوهم .

وآخرون الإيمان عندهم هو التكلم بالشهادتين ، سواء كان معه عمل أو لم

يُكَنُ، وسواء وافق تصديق القلب أو خالقه.

وآخرون عندهم الإيمان مجرّد تصديق القلب بأن الله سبحانه خالق السموات والأرض وأن محمداً عبده ورسوله وإن لم يُقر بلسانه ولم يعمل شيئاً، بل ولو سبَ اللهَ ورسوله وأتى بكل عظيمة، وهو يعتقد وحدانية الله ونبوته رسوله فهو مؤمن.

وآخرون عندهم الإيمان هو جَهْدُ صفاتِ الرب تعالى من علوه على عرشه وتکلمه بكلماته وكتبه وسمعه وبصره ومشيئته وقدرته وإرادته وحبه وبغضه، وغير ذلك مما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله. فالإيمان عندهم إنكار حقائق ذلك كله وتجهُّذه والوقوف مع ما تقتضيه آراء المتهوكيين وأفكار المخرصين الذين يرددُ بعضُهم على بعضٍ وينقضُ بعضُهم قولَ بعضٍ، الذين هم كما قال عمر بن الخطاب والإمام أحمد:

مختلفون في الكتاب، مخالفون للكتاب، متقوون على مفارقة الكتاب.

وآخرون عندهم الإيمان عبادة الله بحكم أذواقهم ومواجidehem وما تهواه نفوسهم من غير تقييد بما جاء به الرسول.

وآخرون الإيمان عندهم ما وجدوا عليه آباءهم وأسلافهم بحكم الاتفاق كائناً ما كان، بل إيمانهم مبني على مقدمتين، إحداهما: أن هذا قول أسلافنا وآبائنا، والثانية: أن ما قالوه فهو الحق.

وآخرون عندهم الإيمان مكارم الأخلاق وحسن المعاملة وطلقة الوجه وإحسان الظن بكل أحد وتخلية الناس وغفلاتهم.

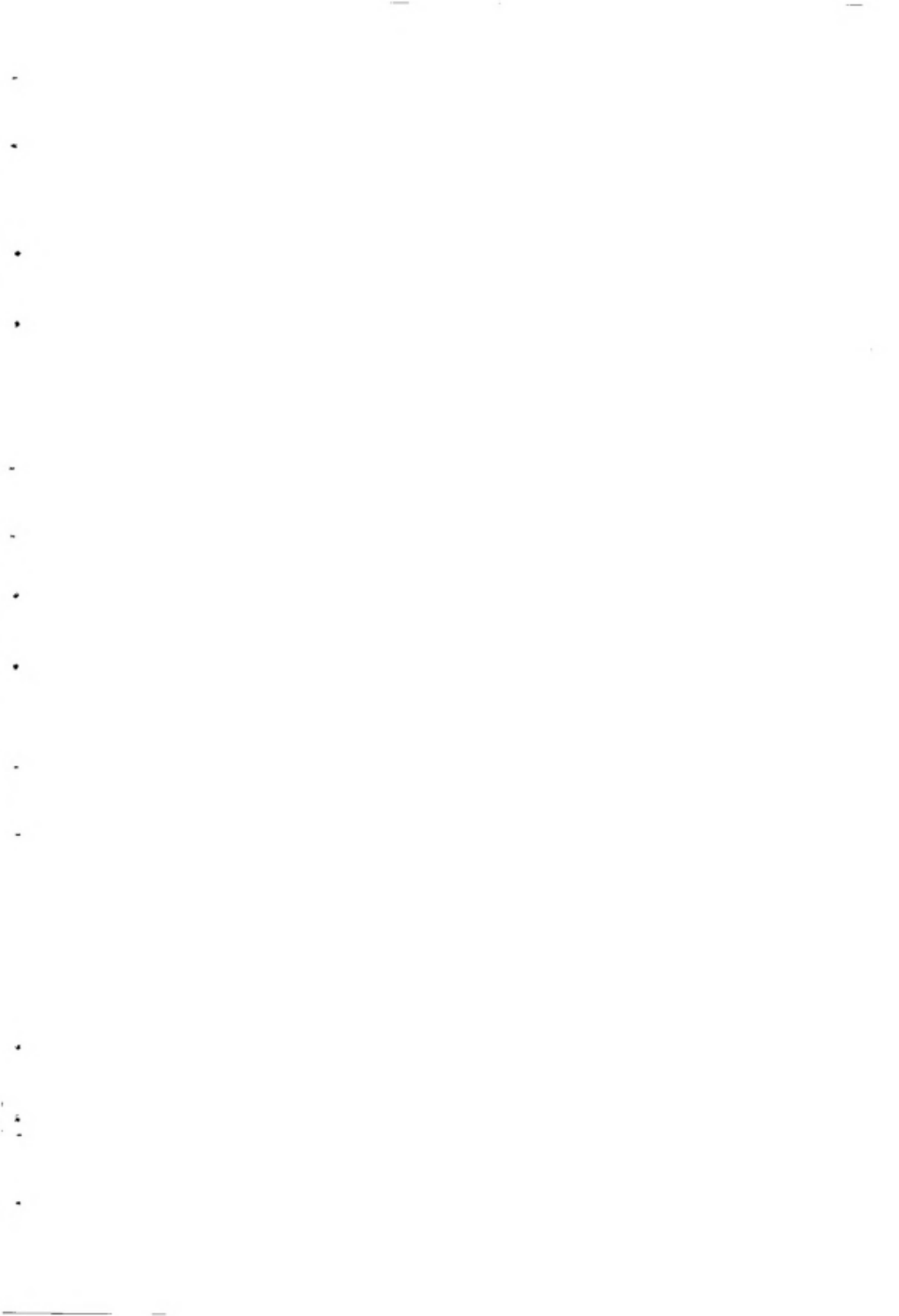
وآخرون عندهم الإيمان التجُّردُ من الدنيا وعلاقتها وتفریغ القلب منها والزهد فيها. فإذا رأوا رجلاً هكذا جعلوه من سادات أهل الإيمان، وإن كان منسلحاً من

الإيمان علمًا وعملًا. وأعلى من هؤلاء من جعل الإيمان هو مجرد العلم وإن لم يقارنه عمل.

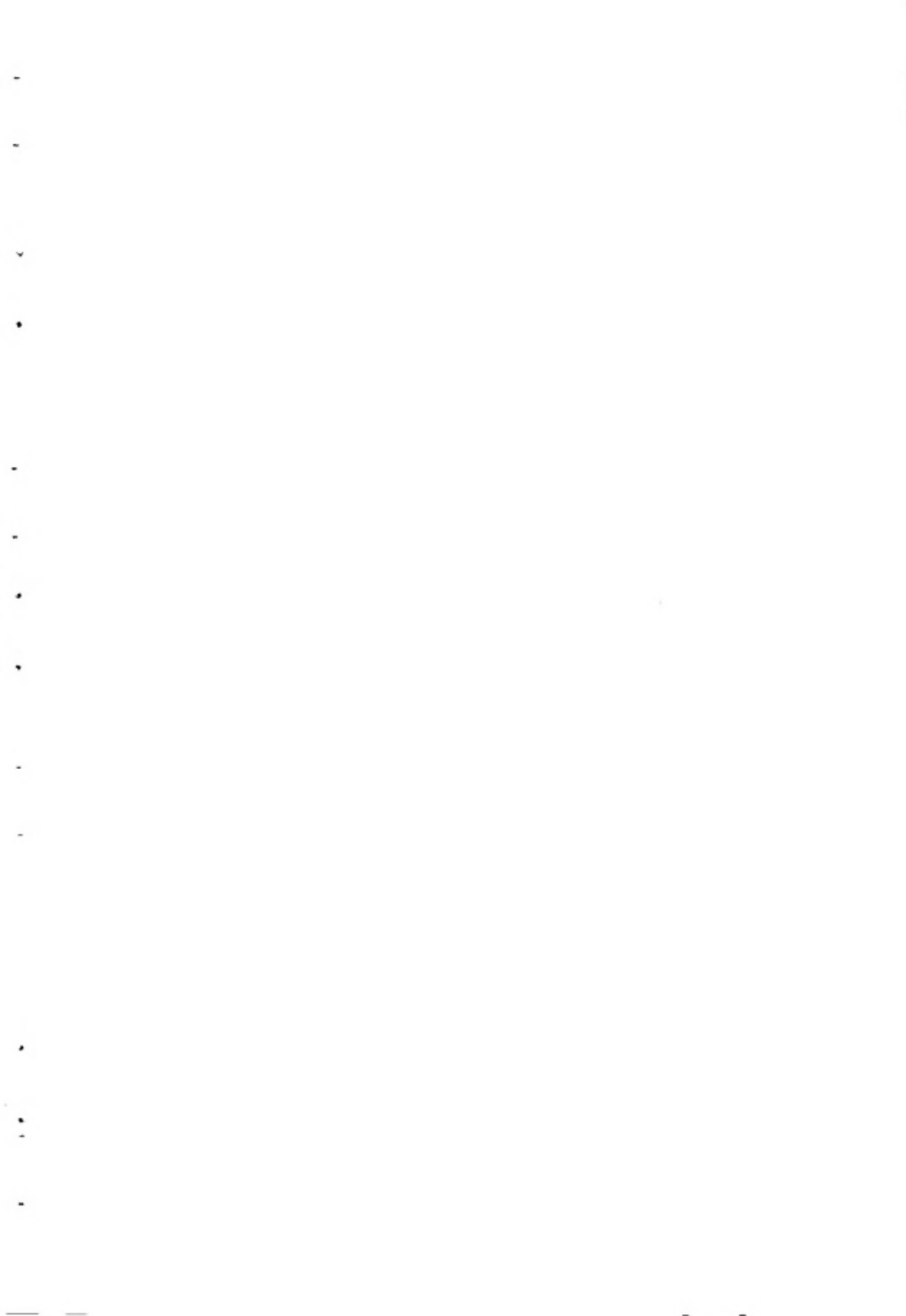
وكل هؤلاء لم يعرفوا حقيقة الإيمان ولا قاموا به ولا قام بهم، وهم أنواع: منهم من جعل الإيمان ما يضاد الإيمان، ومنهم من جعل الإيمان ما لا يعتبر في الإيمان، ومنهم من جعله ما هو شرط فيه ولا يكفي في حصوله، ومنهم من اشترط في ثبوته ما ينافي وضاده، ومنهم من اشترط فيه ما ليس منه بوجه.

والإيمان وراء ذلك كله، وهو حقيقة مركبة من معرفة ما جاء به الرسول ص، والتصديق به عقدياً، والإقرار به نطقاً، والانقياد له محبةً وخصوصاً، والعمل به باطنًا وظاهرًا، وتنفيذها والدعوة إليه بحسب الإمكان. وكماله في الحب في الله والبغض في الله، والعطاء لله والمنع لله، وأن يكون الله وحده إلهه ومعبدوه. والطريق إليه تجريد متابعة رسوله ظاهرًا وباطنًا، وتغميض عين القلب عن الالتفات إلى سوى الله ورسوله ص، وبالله التوفيق.

من كتاب الفوائد لابن القيم ص ١٩١







**قال ابن القيم وحمة الله بهـ كلام سابق<sup>(١)</sup> :**

وهذا باب من الفروق مطول ولعل إن ساعده القدر أن نفرد فيه كتاباً كبيراً وإنما نبهنا بما ذكرنا<sup>(٢)</sup> على أصوله والتبسيط يكتفى ببعض ذلك، والدين كله فرق وكتاب الله فرقان ومحمد صلى الله عليه وآله وسلم فرق بين الناس ومن اتقى الله جعل له فرقاناً **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن تَتَّقُوا اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فِرْقَانًا﴾** وسمى يوم بدر يوم الفرقان لأنَّه فرق بين أولياء الله وأعدائه فالهدايَ كله فرقان، والضلال أصله الجمع كما جمع المشركون بين عبادة الله وعبادة الأوثان، وبين ما يحبه ويرضاه وبين ما يقدروه وقضاءه فجعلوا الأمر واحداً واستدلوا بقضاءه وقدره على صحبته ورضاه، وجمعوا بين الربا والبيع فقالوا **﴿إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الْرِّبَا﴾** وجمعوا بين المذكى والمذلة، وقالوا: كيف نأكل ما قتلتُنا ولا نأكل ما قاتلَ الله، وجمع المتسخون عن الشرائع بين الحلال والحرام فقالوا: هذه المرأة خلقها الله وهذه خلقها وهذا الحيوان خلقه وهذا خلقه فكيف يحل هذا ويحرم هذا؟، وجمعوا بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، وجاءت طائفة الاتحادية فطمووا الوادي على القرى وجمعوا الكل في ذات واحدة وقالوا هي الله الذي لا إله إلا هو، وقال صاحب فصوصهم<sup>(٣)</sup> وواضع نصوصهم، واعلم أنَّ الأمر قرآن لا فرقاناً :

**ما الأمر إلا نسق واحد مافيه من مدح ولا ذم**

**وإنما العادة قد خصصت والطبع والشارع بالحكم**

(١) الروح من ٤٥٨ - ٤٥٩.

(٢) ذكر قبل هذا فروق كثيرة وهي في السلوك.

(٣) ابن عربي صاحب وحدة الوجود.

والمقصود أن أرباب البصائر هم أصحاب الفرقان فأعم الناس فرقاناً بين المشتبهات أعظم الناس بصيرة. والتشابه يقع في الأقوال والأعمال والأحوال والأموال والرجال، وإنما أتى كل أكثر أهل العلم من المشتبهات في ذلك كله ولا يحصل الفرقان إلا بنور يقذفه الله في قلب من يشاء من عباده يرى في ضوئه حقائق الأمور ويميز بين حقها وباطلها وصحيحها وسقيمها «ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور»<sup>(١)</sup> ولا تستطع هذا الفصل فعله من أنفع فصول الكتاب<sup>(٢)</sup> وال الحاجة إليه شديدة فإن رزق الله فيه بصيرة خرجت منه إلى فرقان أعظم منه وهو الفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعلقين والفرق بين تزييه الرسل وتتنزيه أهل التعطيل، والفرق بين ثبات الصفات والعلو والتكلم والتكليم حقيقة وبين التشبيه والتمثيل، والفرق بين تجريد التوحيد العملي الإرادي وبين هضم أرباب المراتب مراتبهم التي نزلهم الله إليها، والفرق بين تجريد متابعة المقصوم وبين إهدار أقوال العلماء وإلغائها وعدم الالتفات إليها، والفرق بين تقليد العالم وبين الاستضاءة بنور علمه والاستعانة بفهمه والفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، والفرق بين الحال الإيماني الراحماني والحال الشيطاني. الكفري والحال النفسي، والفرق بين الحكم المنزل الواجب الاتباع على كل واحد والحكم المؤول الذي نهايته أن يكون جائز الاتباع عند الضرورة ولا درك<sup>(٢)</sup> على مخالفه.

### الفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعلقين :

ونحن نختم الكتاب بإشارة لطيفة إلى الفروق بين هذه الأمور إذ كل فرق منها يستدعي بسطه كتاباً كبيراً، فالفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعلقين أن توحيد

(١) كتاب الروح  
(٢) أي درج.

الرسل إثبات صفات الكمال لله على وجه التفصيل وعبادته وحده لا شريك له فلا يجعل له ندأ في قصد ولا حب ولا خوف ولا رجاء ولا لفظ ولا حلف ولا نذر بل يرفع العبد الانداد له من قلبه وقصده ولسانه، وعبادته كما أنها معدومة في نفس الأمر لا وجود لها البتة فلا يجعل لها وجودا في قلبه ولا لسانه. وأما توحيد المطلعين ففي حقائق أسمائه وصفاته وتعطيلها ومن أمكنه منهم تعطيلها من لسانه عطلها فلا يذكرها ولا يذكر آية تتضمنها ولا حديث يصرح بشيء منها؛ ومن لم يمكنه تعطيل ذكرها سطا عليها بالتحريف ونفي حقيقتها، وجعلها اسمًا فاعلاً لا معنى له أو معناه من جنس الألغاز والأحاجي على أن من طرد تعطيله منهم علم أنه يلزم في ماحرف إليه النص من المعنى نظير ما فر منه سواء فإن لزم تمثيل أو تشبيه أو حدوث في الحقيقة لزم في المعنى الذي حصل عليه النص وإن لا يلزم في هذا فهو أولى أن لا يلزم في الحقيقة فلما علم هذا لم يمكنه إلا تعطيل الجميع فهذا طرد لأصل التعطيل والفرق أقرب منه ولكن مناقض يتحكم بالباطل حيث أثبت لله بعض ما أثبتته لنفسه ونفي عنه البعض الآخر واللازم الباطل فيهما واحد واللازم الحق لا يفرق بينهما. والمقصود أنهم سموا هذا التعطيل توحيداً، وإنما هو إلحاد في أسماء الرب تعالى وصفاته وتعطيل لحقائقها. (الروح ص ٣٨٦)

### الفرق بين تنزيه الرسل وتنزيه المھطلة :

أن الرسل نزهوه سبحانه عن النقائص والعيوب التي نزه نفسه عنها وهي المنافة لكماله وكمال ربوبيته وعظمته كالسنة والنوم والغفلة والموت واللغو<sup>(١)</sup> والظلم وإرادته والتسمي به والشريك والصاحبة والظهير<sup>(٢)</sup> والولد والشفيع بدون إذنه، وأن يترك عباده سدى هملاً، وأن يكون خلقهم عبئاً، وأن يكون خلق السموات والأرض وما بينهما باطلاً لا لثواب ولا عقاب ولا أمر ولا نهي، وأن يسوى بين أوليائه وأعدائه وبين الأبرار والفجار وبين الكفار والمؤمنين، وأن يكون في ملكه ما لا يشاء، وأن يحتاج إلى غيره بوجه من الوجوه وأن يكون

(١) التعب.

(٢) المعن.

لغيره معه من الأمر شيء وأن يفرض له غفلة أو سهو أو نسيان وأن يخلف وعده أو يتبدل كلماته أو يضاف إليه الشر اسمًا أو وصفًا أو فعلًا بل أسماؤه كلها حسني وصفاته كلها كمال، وأفعاله كلها خير وحكمة : فهذا تنزيه الرسل لربهم.

وأما المعطلون فنزيهوه عما وصف به نفسه من الكمال فنزيهوه عن أن يتكلم أو يكلم أحدًا، ونزيهوه عن استواه على العرش وأن ترفع إليه الأيدي ، وأن يصعد إليه الكلم الطيب ، وأن ينزل من عنده شيء أو تعرج إليه الملائكة والروح ، وأن يكون فوق عباده وفوق جميع مخلوقاته عاليًا ، ونزيهوه أن يقبض السموات بيده والأرض بيده الأخرى وأن يمسك السموات على إصبع والأرض على أصبع ، والشجر على إصبع ، ونزيهوه أن يكون له وجه يراه المؤمنون بأبصارهم في الجنة وأن يكلهم وسلم عليهم ويتجلى لهم صاحكًا ، وأن ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا فيقول من يستغرنى فأغفر له من يسألني فأعطيه فلا نزول عندهم ولا قول ، ونزيهوه أن يفعل شيئاً لشيء بل أفعاله لا لحكمة ولا لغرض مقصود . ونزيهوه أن يكون تام المشيئة نافذ الإرادة بل يشاء الشيء ويساء عباده خلافة فيكون ما شاء العبد دون ما شاء رب ، ولا يشاء الشيء فيكون ما لا يشاء ويساء ما لا يكون . وسموا هذا عدلاً كما سموا ذلك التنزيه توحيدًا ونزيهوه عن أن يُحب أو يُحب ونزيهوه عن الرأفة والرحمة والغضب والرضا ونزيهه آخرون عن السمع والبصر ، آخرون عن العلم ، ونزيهه آخرون عن الوجود فيجب علينا أن ننزيه عنه . فهذا تنزيه الملحدين والأول تنزيه المرسلين . (الروح ص ٣٨٧)

**الفرق بين الثبات حفائق الأسماء والصفات وبين التشبيه والتمثيل :**

ما قاله الإمام أحمد ومن وافقه من أئمة الهدى أن التشبيه والتمثيل أن تقول

يد<sup>(١)</sup> كيدي أو سمع كسمعي أو بصر كبصري .

(١) أي بد الله تعالى . سمعه وبصره .

وأما إذا قلت سمع وبصر ويد ووجه واستواء لا يماثل شيئاً من صفات المخلوقين بل بين الصفة والصفة من الفرق كما بين الموصوف والموصوف فأي تمثيل هنا وأي تشبيه لولا تلبيس المحدثين فدار الحق الذي اتفقت عليه الرسل أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصف به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تشبيه ولا تمثيل، إثبات الصفات ونفي مشابهة المخلوقات فمن شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد حقائق ما وصف الله به نفسه فقد كفر، ومن أثبت له حقائق الأسماء والصفات ونفي عنه مشابهة المخلوقات فقد هدى إلى صراط مستقيم. (الروح ص ٣٨٨)

### الفرق بين تجريد التوحيد وبين هضم أدب المراتب :

أن تجريد التوحيد أن لا يعطي المخلوق شيئاً من حق الخالق وخصائصه فلا يعبد ولا يصلى له، ولا يسجد ولا يحلف باسمه، ولا ينذر له ولا يتوكل عليه، ولا يؤله ولا يقسم به على الله، ولا يعبد ليقرب إلى الله زلني ولا يساوى برب العالمين في قول القائل ما شاء الله، وشئت، وهذا منك ومن الله، وأنا بالله وبك وأنا متوكل على الله وعليك، والله لي في السماوات في الأرض، وهذا من صدقاتك وصدقات الله وأنا تائب إلى الله واليتك، وأنا في حسب الله وحسبك، فيسجد للمخلوق كما يسجد المشركون لشيوخهم، ويحلف رأسه له، ويحلف باسمه وينذر له، ويسجد لقبره بعد موته، ويستغىبه في حوائجه ومهماته ويرضيه بسخط الله، ويقترب إليه أعظم مما يقترب إلى الله، ويحبه ويحافظه أو يواسيه فإذا هضم المخلوق خصائص الربوبية وأنزله منزلة العبد المحسن الذي لا يملك لنفسه فضلاً عن غيره ضرراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ألم يكن هذا تناقضاً له وحطاً من مرتبته ولو رغم المشركون وقد صح عن سيد ولد آدم صلوات الله وسلامه عليه أنه قال: لا تطروني كما أطربت النصارى ابن مريم فإنما أنا عبد الله

رسوله . وقال : أيها الناس ما أحب أن ترعنوني فوق منزلي ، وقال لا تخدوا قبرى عيدها ، وقال اللهم لا تجعل قبرى وثنا يبعد ، وقال لا تقولوا ما شاء الله وشاء محمد ، وقال له رجل : ما شاء وشئت فقال : أجعلتني لله نداء .

وقال له رجل أذنب : اللهم إني أتوب إليك ولا أتوب إلى محمد ، فقال : عرف الحق لأهله ، وقد قال تعالى : «ليس لك من الأمر شيء» وقال : «قل ان الأمر كله لله» وقال : «قل لا أملك لنفسي ضرا ولا نفعا الا ما شاء الله» وقال : «قل اني لا أملك لكم ضرا ولا رشدا : قل اني لن يغيرني من الله أحد ولن أجده من دونه ملتحدا» أي لن أجده من دونه من أتجى اليه وأعتمد عليه وقال لا بنته فاطمة وعمه العباس وعمته صفيه : لا أملك لكم من الله شيئاً . وفي لفظ في الصحيح لا أغنى عنكم من الله شيئاً ، فعظم ذلك على المشركين بشيوخهم وألهتهم وأبوا ذلك كله وادعوا لشيوخهم ومعبوديهم خلاف هذا كله وزعموا أن من سلبهم ذلك فقد هضهم مراتبهم وتقصهم ، وقد هضموا جانب الألوهية غاية الهضم وتقصصوه فلهم نصيب واخر من قوله تعالى «وإذا ذكر الله وحده اشمتزت قلوب الذين لا يؤمنون بالأخرة وإذا ذكر الذين من دونه اذا هم يستبشرون» . (الروح ص ٣٩٠) .

### الفرق بين تجريد متابعة المقصود بذلك وإهداه أو أقوال العلماء وإلحادها :

إن تجريد المتابعة أن لا تقدم على ما جاء به قول أحد ولا رأيه كانت من كان بل تنظر في صحة الحديث . أولاً : فإذا صح لك نظرت في معناه .

ثانياً : فإذا تبين لك لم تعدل عنه ولو خالفك من بين الشرق والمغرب ومعاذ الله أن تتفق الأمة على مخالفة ما جاء به نبيها بل لا بد أن يكون في الأمة من قال به ولو لم تعلمه فلا تجعل جهلك بالسائل به حجة على الله ورسوله بل اذهب إلى النص ولا تضعف ، واعلم أنه قد قال به قائل قطعاً ، ولكن لم يصل إليك ، هذا مع

حفظ مراتب العلماء وموالاتهم وأماناتهم واجتهادهم في حفظ الدين وضبطه فهم دائرون بين الأجر والأجرين والمغفرة ولكن لا يوجب هذا إهاد النصوص وتقديم قول الواحد منهم عليها لشبهة أنه أعلم بها منك. فإن كان كذلك فمن ذهب إلى النص أعلم به منك فهلا وافقته إن كنت صادقاً فمن عرض أقوال العلماء على النصوص وزنها بها وخالف منها ما خالف النص لم يهدر أقوالهم ولم يهضم جانبهم بل اقتنى بهم فإنهم كلهم أمروا بذلك فمتبوعهم حقاً من امتنع ما أوصوا به لا من خالفهم في القول الذي جاء النص فخالفتهم أسهل من مخالفتهم في القاعدة الكلية التي أمروا ودعوا إليها من تقديم النص على أقوالهم.

ومن هنا يتبيّن الفرق بين تقليد العالم في كل ماقال، وبين الاستعانة بفهمه والاستضاعة بنور علمه، فال الأول يأخذ قوله من غير نظر فيه ولا طلب لدليله من الكتاب والسنة بل يجعل ذلك كما الحبل الذي يلقى في عنقه يقلده به ولذلك سمي تقليداً بخلاف من استعان بفهمه واستضاعة بنور علمه في الوصول إلى الرسول صلوات الله وسلامه عليه فإنه يجعلهم بمنزلة الدليل الأول فإذا وصل إليه استغنى بذلك عن الاستدلال بغيره فمن استدل بالنجم على القبلة فإنه إذا شاهدتها لم يبق لاستدلاله بالنجم معنى. قال الشافعى أجمع الناس على أن من استبانت له سنة رسول الله ، صلى الله عليه وآله وسلم ، لم يكن له أن يدعها لقول أحد (الروح ص ٣٩١).

### الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان :

إن أولياء الرحمن «لَا خوف عليهم وَلَا هُمْ يَحْزَنُون» هم «الذين آمنوا وَكَانُوا يَتَّقُون» وهم المذكورون في أول سورة البقرة إلى قوله «هُمُ الْمُفْلِحُون» وفي وسطها في قوله «وَلَكُنَ الْبَرُّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ» إلى قوله «أَوْلَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ» وفي أول الأنفال إلى قوله «لَهُمْ درجات عند ربهم

ومغفرة ورزق كريم» وفي سورة المؤمنين إلى قوله «هم فيها خالدون» وفي آخر سورة الفرقان ، وفي قوله «إن المسلمين والمسلمات» إلى آخر الآية وفي قوله «ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا و كانوا يتقون» وفي قوله «ومن يطع الله ورسوله ويخشى الله ويتقه فأولئك هم الفائزون» وفي قوله «إلا المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون» إلى قوله (في جنات مكرمون ) وفي قوله «الذائبون العابدون الحامدون» إلى آخر الآية .

فأولياء الرحمن هم المخلصون لربهم المحكمون لرسوله في الحلال والحرام الذين يخالفون غيره لسته ولا يخالفون سنته لغيرها ، فلا يبتعدون ولا يدعون إلى بدعيه ولا يتحيزون إلى فئة غير الله ورسوله وأصحابه ولا يتخذون دينهم لهوا ولعباً ، ولا يستحبون سماع الشيطان على سماع القرآن ولا يؤثرون صحبة القنان على مرضات الرحمن ولا المعاذف والأغاني على السبع المثاني :

|                         |                        |
|-------------------------|------------------------|
| برئنا إلى الله من معاشر | بهم مرض مورد للضنا     |
| وكم قلت يا قوم أنتم على | شفا جرف من سماع الغنا  |
| فاما استهانوا بتتبينا   | تركنا غويَا وما قد جنا |
| وهل يستجيب لداعي الهدى  | غوى اصار الغنا ديدنا   |
| فععشنا على ملة المصطفى  | وماتوا على تاتنا تتنا  |

ولا يشتبه أولياء الرحمن بأولياء الشيطان إلا على فاقد البصيرة والإيمان وأني يكون المعرضون عن كتابه وهدى رسوله وسته المخالفون له إلى غيره أوليائه وقد ضربوا بالخالفته جأساً وعدلوا عن هدى نبيه وطريقته «وما كانوا أولياء إلا أولياء إلا المتفقون ولكن أكثرهم لا يعلمون» .

فأولياء الرحمن المتلذذون بما يحبه ولهم الداعون إليه المحاربون لمن خرج عنه، وأولياء الشيطان المتلذذون بما يحبه ولهم قولهً وعملاً يدعون إليه وبحاربون من نهاهم عنه، فإذا رأيت الرجل السماع الشيطاني ومؤذن الشيطان وإخوان الشياطين ويدعو إلى ما يحبه الشيطان من الشرك والبدع والفساد علمت أنه من أوليائه، فإن اشتبه عليك فاكشفه في ثلاثة مواطن في صلاته ومحبته للسنة وأهلها ونفرته عنهم ودعوته إلى الله ورسله وتجريد التوحيد والمتابعة وتحكيم السنة فزنه بذلك لا تزنه بحال، ولا كشف، ولا خارق ولو مشى على الماء وطار في الهواء.

(الروح ص ٣٩٢).

### الفرق بين الحال الإيماني والحال الشيطاني :

وبهذا يعلم الفرق بين الحال الإيماني والحال الشيطاني فإن الحال الإيماني ثمرة المتابعة للرسول والإخلاص في العمل وتجريد التوحيد ونتيجة منفعة المسلمين في دينهم ودنياهם، وهو إنما يصح في الاستقامة على السنة والوقف مع الأمر والنهي.

والحال الشيطاني نسبته إما شرك أو فجور وهو ينشأ من قرب الشياطين والاتصال بهم ومشابهتهم وهذا الحال يكون لعباد الأصنام والصلبان والثيران والشيطان فإن صاحبه لما عبد الشيطان خلع عليه حالاً يصطاد به ضعفاء العقول والإيمان ولا إله إلا الله كم هلك بهؤلاء من الخلق : «ليردوهم وليلبسوا عليهم دينهم ولو شاء الله ما فعلوه» فكل حال خرج صاحبه عن حكم الكتاب وما جاء به الرسول فهو شيطاني كائناً من كان، وقد سمعت بأحوال السحرة وعباد النار وعباد الصليب وكثير من ينتسب إلى الإسلام ظاهراً وهو بريء منه في الباطل له نصيب من هذا الحال بحسب موالاته للشيطان ومعاداته للرحمٰن، وقد يكون الرجل صادقاً ولكن ملبيساً عليه بجهله فيكون حاله شيطانياً مع زهد وعبادة

وإخلاص، ولكن ليس عليه الأمر لقلة علمه بأمور الشياطين والملائكة وجهله بحقائق الإيمان، وقد حكى هؤلاء وهؤلاء من ليس منهم بل هو متشبه صاحب مخابيل ومخاريق، ووقع الناس في البلاء بسبب عدم التمييز بين هؤلاء وهؤلاء فحسبوا كل سوداء تمرة وكل بيضاء شحمة، والفرقان أعز ما في العالم وهو نور يقذفه الله في القلب يفرق به بين الحق والباطل ويزن به حقائق الأمور خيرها وشرها وصالحها وفاسدتها فمن عدم الفرقان وقع، ولابد في إشراك الشيطان فالله المستعان وعليه التكلان (الروح ص ٣٩٣).

**الفقرة الحكم المنزل الواجب الاتباع والحكم المؤول** الخطوة **غايتها يكون جائز الاتباع** :

إن الحكم المنزل هو الذي أنزله الله على رسول وحكم به بين عباده وهو حكمه الذي لا حكم سواه. وأما الحكم المؤول فهو من أقوال المجتهدين المختلفة التي لا يجب اتباعها ولا يكفر ولا يفسق من خالفها فإن أصحابها لم يقولوا هذا حكم الله ورسوله بل قالوا اجتهدنا برأينا فمن شاء قبله، ولم يلزموا به الأمة بل قال أبو حنيفة هذا رأيي فمن جانباً بخير منه قبلناه. وكذلك مالك استشاره الرشيد أن يحمل الناس على ما في الموطأ فمنعه من ذلك وقال : قد تفرق أصحاب رسول الله، صلى الله عليه وأله وسلم ، في البلاد وصار عند كل قوم علم غير ما عند الآخرين.

وهذا الشافعي ينهي أصحابه عن تقلیده ويوصيهم بترك قوله إذا جاء الحديث بخلافه، وهذا الإمام أحمد ينكر على من كتب فتاواه ودونها ويقول لا تقلداني ولا تقلد فلاناً ولا فلاناً وخذو من حيث أخذوا. ولو علموا ، رضي الله عنهم ، أن أقوالهم يجب اتباعها لحرموا على أصحابهم مخالفتهم ولما ساغ لأصحابهم أن يفتوا بخلافهم في شيء . ولما كان أحدهم يقول القول ثم يفتني بخلافه فيروي عنه في المسألة القولان والثلاثة وأكثر من ذلك فالرأي والاجتهاد أحسن أحواله أن يسوغ اتباعه ، والحكم المنزل لا يحل لسلم أن يخالفه ولا يخرج عنه.

وأما الحكم المبدل وهو الحكم بغير ما أنزل الله فلا يحل تنفيذه به ولا يسوغ اتباعه وصاحبته بين الكفر والفسق والظلم. (الروح ص ٣٩٤).

### الفرق بين الحب في الله والحب مع الله وهذا من أهم الفروق:

وكل واحد محتاج بل مضططر إلى الفرق بين هذا وهذا، فالحب في الله هو من كمال الإيمان والحب مع الله هو عين الشرك. والفرق بينهما أن الحب في الله تابع لمحبة الله فإذا تمكنت محبته من قلب العبد أوجبت تلك المحبة أن يحب ما يحبه الله فإذا أحب ما أحبه ربه ووليه كان ذلك الحب له وفيه، كما يحب رسالته وأنبياءه وملائكته وأولياءه لكونه تعالى يحبهم، ويبغض من يبغضهم لكونه تعالى يبغضهم وعلامة هذا الحب والبغض في الله أنه لا ينقلب بغضه لبغض الله حبا لاحسانه إليه وخدمته له وقضاء حوائجه، ولا ينقلب حبه لحبيب الله بغضنا إذا وصل إليه من جهته ما يكرهه ويؤلمه، أما خطأ وأما عمدا مطينا لله فيه أو متأولا أو مجتهدا أو باغيا نازعا بائنا، فمن كان حبه وبغضه وفعله وتركه لله فقد استكمل الإيمان بحيث إذا أحب الله وإذا بغض الله، وإذا فعل فعل لله وإذا ترك ترك الله، وما نقص من أوصافه هذه الأربعة نقص من إيمانه ودينه بحسبه. وهذا بخلاف الحب مع الله فهو نوعان نوع يقبح في أصل التوحيد وهو شرك ونوع يقبح في كمال الإخلاص ولا يخرج من الإسلام.

فالأول : كمحبة المشركين لأوثانهم وأندادهم قال تعالى : «ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله»، وهؤلاء المشركون يحبون أوثانهم وأصنامهم وألهتهم مع الله، كما يحبون الله بهذه محبة تأله ومولاه يتبعها الخوف والرجاء والعبادة والدعاء وهذه المحبة هي محض الشرك الذي لا يغفره الله، ولا يتم الإيمان إلا بمعاداة هذه الأنداد وشدة بغضها وبغض أهلها ومعادتهم ومحاربتهم وبذلك أرسل الله جميع رسالته وأنزل جميع كتبه وخلق النار لأهل هذه

المحبة الشركية وخلق الجنة لن حارب أهلها وعاداهم فيه وفي مرضاته فكل من عبد شيئاً من لدن عرضه إلى قرار أرضه فقد اتخاذ من دون الله إليها وولياً وأشرك به كائناً ذلك المعبود ما كان ولا بد أن يتبرأ منه أحوج ما كان إليه .

والنوع الثاني : محبة ما زينه الله للنفوس من النساء والبنين والذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث فيحبها محبة شهوة كمحبة الجائع للطعام والظمآن للماء فهذه الحبة ثلاثة أنواع فإن أحبها لله توصلأً بها إليه واستعانة على مرضاته أثيب عليها وكانت من قسم الحب لله توصلأً بها إليه ويلتذ بالتمتع بها، وهذا حال أكمل الخلق الذي حبب إليه من الدنيا النساء والطيب وكانت محبته لها عوناً له على محبة الله وتبلغ رسالته والقيام بأمره، وإن أحبها لموافقة طبعه وهواء وإرادته ولم يؤثرها على ما يحبه الله ويرضاه بل نالها بحكم الميل الطبيعي كانت من قسم المباحثات ولم يعاقب على ذلك ولكن ينقص من كمال محبته لله والمحبة فيه؛ وإن كانت هي مقصوده ومراده وسعيه في تحصيلها والظفر بها وقدّمها على ما يحبه الله ويرضاه منه كان ظالماً لنفسه متبعاً لهواه .

**فالأول : محبة السابقين .**

**والثانية : محبة المقتدين .**

**والثالثة : محبة الظالمين .**

فتتأمل هذا الموضوع وما فيه من الجمع والفرق فإنه معترك النفس الأمارة والطمئنة . والمهدى من هداه الله . (الروح ص ٣٧٧)

### **الفرق بين التوكل والهجز**

إن التوكل عمل القلب وعبوديته اعتماداً على الله وثقة به وإتجاء إليه وتفويضاً إليه ورضا بما يقضيه له لعلمه بكافياته سبحانه وحسن اختياره لعبده إذا فوض إليه

مع قيامه بالأسباب المأمور بها واجتهاده في تحصيلها فقد كان رسول الله، صلى الله وأله وسلم، أعظم المتكلمين وكان ليس لامته ودررها بل ظاهر يوم أحد بين درعين واحتفى في الغار ثلاثة فكان متكللاً في السبب لا على السبب.

وأما العجز فهو تعطيل الأمرين أو أحدهما فأما أن يعطى السبب عجزاً منه ويزعم أن ذلك توكل ولعمر الله أنه لعجز وتفريط وأما أن يقوم بالسبب ناظراً إليه معتمداً عليه غافلاً عن السبب معرضاً عنه، وإن خطر بباله لم يثبت معه ذلك الخاطر ولم يعلق قلبه به تعلقاً تاماً بحيث يكون قلبه مع الله وبدنـه مع السبب فهذا توكله عجز وعجزه توكل.

وهذا الوضع انقسم فيه الناس طرفين ووسطاً (فأحد الطرفين) عطل الأسباب  
محافظة على التوكل.

والثاني عطل التوكل محافظة على السبب، (والوسط) عليه أن حقيقة التوكل لا يتم إلا بالقيام بالسبب فتوكل على الله في السبب نفسه. وأما من عطل السبب وزعم أنه متوكل فهو مغدور ومخدوع ممن كمن عطل النكاح والتسرى وتوكل في حصول الولد، وعطل الحرث والبذور وتوكل في حصول الزرع، وعطل الأكل والشرب وتوكل في حصول الشبع والري، فالتوكل نظير الرجاء. والعجز نظير المني فحقيقة التوكل أن يتخذ العبد ربـه وكيلـاً له قد فوض إليه كما يخوض الموكـل إلى وكيلـه العالم بكـفـاـيـتـه ونـهـضـتـه وـنـصـحـه وـأـمـانـتـه وـخـبـرـتـه وـحـسـنـاـخـتـيـارـه والـربـ سـبـحـانـه قد أـمـرـه عـبـدـه بـالـاحـتـيـال وـتـوـكـلـه أـنـ لـاـ يـعـلـقـ قـلـبـه بـغـيـرـه بلـ يـجـعـلـ رـجـاءـه لـهـ وـخـوـفـهـ مـنـهـ وـقـتـهـ بـهـ وـتـوـكـلـهـ عـلـيـهـ وـأـخـبـرـهـ سـبـحـانـهـ بـالـوـكـالـةـ الـوـفـيـ بـالـكـفـالـةـ فـالـعـاجـزـ مـنـ رـمـىـ هـذـاـ كـلـهـ وـرـاءـ ظـهـرـهـ وـقـدـ كـسـلـانـ طـالـبـاـ لـلـرـاحـةـ مـؤـثـراـ لـلـبـدـعـةـ يـقـولـ

الرزق ، يطلب صاحبه كما يطلب أجله وسيأتيتني ما قدر لي على ضعفي ولن أنا  
ما لم يقدر لي مع قوتي ولو أني هربت من رزقي كما أهرب من الموت للحقني  
فيقال له نعم هذا كله حق وقد علمت أن الرزق مقدر فما يدركك كيف قدر لك ،  
بسعيك أم بسعي غيرك .

وإذا كان بسعيك فبأي سبب ومن أي وجه ، وإذا خفي عليك هذا كله فمن أين  
علمت أن يقدر لك إتيانه غواً بلا سعي ولا كد فكم من شيء سعيت فيه فقدر لغيرك  
وكم من شيء سعي فيه غيرك فقدر لك رزقاً! فإذا رأيت هذا عياناً فكيف علمت أن  
رزقك كله بسعي غيرك؟ . وأيضاً فهذا الذي أوردته عليك النفس يجب عليك  
طرده في جميع الأسباب مع مسبباتها حتى في أسباب دخول الجنة والنجاة من  
النار فهل تعطلها اعتماداً على التوكل أم تقوم بها مع التوكل؟ بل لن تخلو الأرض  
من متوكل صير نفسه لله وملأ قلبه من الثقة به ورجاءه وحسن الظن به فضاق  
قلبه مع ذلك عن مباشرة بعض الأسباب فسكن قلبه إلى الله واطمأن إليه ووثق به .

وكان هذا من أقوى حصول أسباب رزقه فلم يغطى السبب وإنما رغب عن  
سبب إلى سبب أقوى منه فكان توكله أوثق الأسباب عنده ، فكان اشتغال قلبه بالله  
وسكونه إليه وتضرعه إليه أحب إليه من اشتغاله بسبب يمنه من ذلك أو من كماله  
فلم يتسع قلبه للأمررين فأعرض عن أحدهما إلى الآخر ولا ريب أن هذا أكمل حالاً  
من امتلاك قلبه بالسبب واشتغل به عن ربه وأكمل منها من جمع الأمرين وهي  
حال الرسل والصحابة ، فقد كان زكريا نجاراً .

وقد أمر الله نوحًا أن يصنع الفلك ولم يكن في الصحابة من يغطى السبب  
اعتماداً على التوكل بل كانوا أقوم الناس بالأمررين ألا ترى أنهم بذلوا جهدهم في  
محاربة أعداء الدين وألسنتهم وقاموا في ذلك بحقيقة التوكل وعمرروا أموالهم  
وأصلحوها وأعدوا لأهليهم كفالتهم من القوت اقتداء بسيد المرسلين ، صلوات الله  
عليه وأله وسلم . (الروح ص ٣٧٩) .

### الفرق بين إلقاء الملك وإلقاء الشيطان من وجوه :

منها: أن ما كان لله موافقاً لمرضاته وما جاء به رسوله فهو من الملك ، وما كان لغيره غير موافق لمرضاته فهو من إلقاء الشيطان .

ومنها: أن ما أثمر إقبالاً على الله وإنابة إليه وذكر له وهمة صاعدة إليه فهو من إلقاء الملك ، وما أثمر ضد ذلك من إلقاء الشيطان .

ومنها: أن ما أورث أنساً ونوراً في القلب وانشراحًا في الصدر فهو من الملك وما أورث ضد ذلك فهو من الشيطان .

ومنها: أن ما أورث سكينة وطمأنينة فهو من الملك وما أورث قلقاً وانزعاجاً واضطرباً فهو من الشيطان (فلا إلهام الملكي) يكثر في القلوب الطاهرة النقية التي استنارت بنور الله فلملأ بها اتصال وبينها مناسبة فإنه طيب طاهر لا يجاور إلا قليلاً يناسبه ف تكون له الملك بهذا القلب أكثر من له الشيطان وأما القلب المظلوم الذي قد أسود بدخان الشهوات والشبهات فإلقاء الشيطان ولته به أكثر من له الملك . (الروح ص ٣٨٠)

### الفرق بين مطلق الأيمان والإيمان المطلق :

الأمر المطلق والجرح المطلق والعلم المطلق والترتيب المطلق والبيع المطلق والماء المطلق والملك المطلق غير مطلق الأمر والجرح والعلم إلى آخرها والفرق بينهما من وجوه: (أحدهما) أن الأمر المطلق لا ينقسم إلى أمر الندب وغيره فلا يكون مورداً للتقسيم . ومطلق الأمر ينقسم إلى إيجاب وأمر ندب فمطلق الأمر ينقسم والأمر المطلق غير منقسم ، (الثاني) أن الأمر المطلق فرد من أفراد مطلق الأمر ولا ينعكس ، (الثالث) أن نفي مطلق الأمر يستلزم نفي الأمر المطلق دون العكس ، (الرابع) أن ثبوت مطلق الأمر لا يستلزم ثبوت الأمر المطلق دون العكس ؛

(الخامس) أن الأمر المطلق مقيد بالإطلاق لفظاً مجرد عن التقييد معنى ومطلق الأمر مجرد عن التقييد لفظاً نوع لطلق الأمر ومطلق الأمر جنس للأمر المطلق؛ (السادس) أن الأمر المطلق مستعمل في المقيد وغيره معنى؛ (السابع) أن الأمر المطلق لا يصلح للمقيد ومطلق الأمر يصلح للمطلق والمقيد؛ (الثامن) أن الأمر المطلق هو المقيد بقييد الإطلاق فهو متضمن للإطلاق والتقييد، ومطلق الأمر غير مقيد وإن كان بعض أفراده غير مقيد؛ (التاسع) أن من بعض أمثلة هذه القاعدة الإيمان المطلق ومطلق الإيمان فالإيمان المطلق لا يطلق إلا على الكامل الكمال المأمور به ومطلق الإيمان يطلق على الناقص والكامل، ولهذا نفي النبي ﷺ الإيمان المطلق عن الزاني وشارب الخمر والسارق ولم ينف عنه مطلق الإيمان لثلا يدخل في قوله «والله ولِي المؤمنين» ولا في قوله «قد أفتح المؤمنون» ولا في قوله «إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم» إلى آخر الآيات ويدخل في قوله «فتحت رقبة مؤمنة» وفي قوله «وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا» وفي قوله «لا يقتل مؤمن بكافر» وأمثال ذلك.

فلهذا كان قوله تعالى «قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا» نفياً للإيمان المطلق لا لطلق الإيمان لوجوهه. منها أنه أمرهم أو أذن لهم أن يقولوا أسلمنا والمنافق لا يقال له ذلك. ومنها أنه قال «قالت الأعراب» ولم يقل قال المافقون، ومنها أن هؤلاء الجفاة الذين نادوا الرسول ﷺ من وراء الحجرات ورفعوا أصواتهم فوق صوته غلطة منهم وجفاء لا نفأاً وكفراً. ومنها أنه قال «ولما دخل الإيمان في قلوبهم» ولم ينف دخول الإسلام في قلوبهم ولو كانوا منافقين لنفي عنهم الإسلام كما نفي الإيمان. ومنها أن الله تعالى قال «وان تعطوا الله ورسوله لا ينثكم من أعمالكم شيئاً» أي لا ينقصكم والمنافق لا طاعة له. ومنها أنه قال «يمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنوا على إسلامكم» فأثبتت لهم إسلاماً

ونهاهم أن يعنوا على رسول الله ﷺ ولو لم يكن إسلاماً صحيحاً لقال لم تسلمو بل أنتم كاذبون كما كذبتم في قولهم «نشهد أنك لرسول الله» لا لم تطابق شهادتهم اعتقادهم. ومنها أنه قال «بِلَّهِ يَمْنُ عَلَيْكُمْ» ولو كانوا منافقين لما من عليهم. ومنها أنه قال (أن هداكم للإيمان) ولا ينافي هذا قوله «فَلَمْ تَوْمَنُوا» فإنه نفي الإيمان المطلق ومن عليهم بهدايتهم إلى الإسلام الذي هو متضمن لمطلق الإيمان. ومنها أن النبي ﷺ لما قسم القسم قال له سعد أعطيت فلاناً وتركت فلاناً وهو مؤمن فالقال أو مسلم ثلاث مرات وأثبت له الإسلام دون الإيمان. وفي الآية أسرار بدعة ليس هذا موضعها. والمقصود الفرق بين الإيمان المطلق ومطلق الإيمان. فالإيمان المطلق يمنع دخول النار ومطلق الإيمان يمنع الخلود فيها.

- (العاشر) أنت إذا قلت الأمر المطلق فقد أدخلت اللام على الأمر وهي تفيد العموم والشمول ثم وصفه بعد ذلك بالإطلاق بمعنى أنه لم يقييد بقييد يوجب تخصيصه من شروط أو صفة أو غيرها فهو عام في كل فرد من الأفراد التي هذا شأنها، وأما مطلق الأمر فالإضافة فيه ليست للعموم بل للتمييز فهو قدر مشترك مطلق لعام فيصدق بفرد من أفراده وعلى هذا فمطلق البيع جائز والمطلق ينقسم إلى جائز وغيره والأمر المطلق للوجوب ومطلق الأمر ينقسم إلى . الواجب والمندوب والماء طهور ومطلق الماء ينقسم إلى طهور وغيره . والملك المطلق هو الذي يثبت للحر ومطلق الملك يثبت للعبد . (إذا قيل) العبد هل يملك أم لا يملك كان الصواب إثبات مطلق الملك له دون الملك المطلق ، (إذا قيل) الفاسق مؤمن أو غير مؤمن فهو على هذا التفصيل والله تعالى أعلم . فبهذا التحقيق يزول الإشكال في مسألة المندوب هل هو مأمور به أم لا وفي مسألة الفاسق الملي هل هو مؤمن أم لا .  
(البدائع ١٦/٤)

ومنها (١) أنه يسلبه اسم المؤمن كما في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال : (لا

(١) أي من مضار الزنى وهذا الكلام تابع لفرق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق .

يُزني الزاني حين يُزني وهو مؤمن) فسلبه اسم الإيمان المطلق وإن لم يسلب عنه مطلق الإيمان. وسئل جعفر بن محمد عن هذا الحديث فخط دائرة في الأرض وقال: هذه دائرة الإيمان، ثم خط دائرة أخرى خارجة عنها وقال: هذه دائرة الإسلام، فإذا زنى العبد خرج من هذه ولم يخرج من هذه. ولا يلزم من ثبوت جزء ما من الإيمان له. أن يسمى مؤمناً، كما أن الرجل يكون معه جزء من العلم والفقه ولا يسمى به عالماً فقيهاً، ومعه جزء من الشجاعة والجود ولا يسمى بذلك شجاعاً ولا جواداً، وكذلك معه شيء من التقوى ولا يسمى تقىاً. ونظائره فالصواب إجراء الحديث على ظاهره ولا يتأول بما يخالف ظاهره والله أعلم.

(روضة المجنين ٢٦٠).

### الفرق بين المحبة والرضا والمشيئة والإدراة الكونية :

الفرق بين محبة الله ورضاه ومشيئته وإرادته الكونية، ومنشأ الضلال في هذا الباب: من التسوية بينهما، أو اعتقاد تلازمها. فسوى بينهما الجبرية والقدرة، وقالوا: المشيئة والمحبة سواء، أو متلازمان.

ثم اختلفوا. فقالت الجبرية: الكون كله - قضاوه وقدره، طاعته ومعاصيه، خيره وشره - فهو محبوبه.

ثم من تبعد منهم، وسلك على هذا الاعتقاد: رأى أن الأفعال جميعها محبوبة للرب. إذ هي صادرة عن مشيئته. وهي عين محبته ورضاه. وفني في هذا الشهود الذي كان اعتقاداً. ثم صار مشهداً. فلزم من ذلك ما نقدم، من أنه لا يستقبح سيئة، ولا يستنكر منكراً. وتلك اللوازم الباطلة المنافية للشريائع جملة.

وما ورد على هؤلاء قوله تعالى «والله لا يحب الفساد» «ولا يرضي لعباده الكفر» وقوله تعالى «كل ذلك كان سيئه عند ربكم مكروها» واعناصر عليهم كيف

يكون مكرهًا له. وقد أراد كونه؟ وكيف لا يحبه، وقد أراد وجوده؟ أولوا هذه الآيات ونحوها بأنه لا يحبها دينًا. ولا يرضها شرعاً. ويكرهها كذلك، بمعنى أنه لا يشرعها، مع كونه يحب وجودها ويريده.

فشهدوا في مقام الفداء كونها محبوبة الوجود. ورأوا أن المحبة تقضى موافقة المحبوب فيما يحبه. والكون كله محبوبه. فأحبوا - بزعمهم - جميع ما في الكون، وكذبوا وتناقضوا. فإنما أحبوا ما تهواه نفوسهم وإرادتهم. فإذا كان في الكون مالا يلائم أحدهم ويكرهه طبعه: أبغضه، ونفر منه وكراهه، مع كونه مراداً للمحبوب. فأين الموافقة؟ وإنما وافقوا أهوائهم وإرادتهم.

ثم بنوا على ذلك أنهم مأمورين بالرضا بالقضاء. وهذه من قضايا فحن نرضي بها. فمالنا وإنكارها ومعاداة فاعليها، ونحن مأمورين بالرضا بالقضاء؟ فتركب من اعتقادهم: كونها محبوبة للرب، وكونهم مأمورون بالرضابها، والتسوية بين الأفعال، وعدم استقباح شيء منها أو إنكاره وانصاف إلى ذلك اعتقادهم جبر العبد عليها، وأنها ليست فعله.

فلزم من ذلك: رفع الأمر والنهي، وطي بساط الشرع، والاستسلام للقدر، والذهاب معه حيث كان. وصارت لهم هذه العقائد مشاهد، وكل أحد إذا ارتكض وصفاً باطنها: تجلى له فيه صورة معتقده. فهو يشاهدها بقلبه فيطنها حقًا. فهذا حال هذه الطائفة.

وقالت القدرية النفا: ليست المعاصي محبوبة لله ولا مرضية له. فليست مقدرة له ولا مقضية. فهي خارجة عن مشيئته وخلقه.

قالوا: ونحن مأمورون بالرضا بالقضاء، ومأمورون بسخط هذه الأفعال وبغضها وكراهتها فليست إذا بقضاء الله. إذ الرضا والقضاء متلازمين، كما أن

محبته ومشيئته متلازمان ، أو متهدنان .

وهو لا يجيء من سالكيهم وعبادهم ما جاء من سالكي الجبرية وعبادهم  
البئنة ، لمنافاة عقائدهم لمشاهد أولئك وعقائدهم . بل غايتها: التعبد والورع . وهم في  
تعظيم الذنوب والمعاصي خير من أولئك . وأولئك قد يكونون أقوى حالاً وتأثيراً  
منهم .

فمنشأ الغلط: التسوية بين المشيئه والمحبته ، واعتقادهم وجوب الرضا بالقضاء ،  
ونحن نبين ما في الفصلين - إن شاء الله تعالى . فإن القوة لله جمیعاً .

أما المشيئه ، والمحبته : فقد دل الفرق بينهما القرآن والسنة ، والعقل والفطرة ،  
وإجماع المسلمين . قال الله تعالى (٤:١٠٧) يستخون من الناس ، ولا يستخون من  
الله وهو معهم . إذ يبيتون مالا يرضي من القول ( فقد أخبر أنه لا يرضي بما  
يبيتونه من القول ، المتضمن البهت ، ورمي البريء ، وشهادة الزور ، وبراءة  
الجاني . فإن الآية نزلت في قصة هذا شأنها ، مع أن ذلك كله بمشيئته . إذ أجمع  
المسلمون على أنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن . ولم يخالف في ذلك إلا  
القدرية المجوسية ، الذين يقولون: يشاء مالا يكون . ويكون مالا يشاء .

وتأويل من تأول الآية على أنه لا يرضاه ديناً ، مع محبته لوقوعه: مما ينبغي  
أن يصان كلام الله عنه . إذ المعنى عندهم : أنه محبوب لو . ولكن لا يثاب فاعله  
عليه . فهو محبوب بالمشيئه ، غير مثاب عليه شرعاً .

ومذهب سلف الأمة وأئمتها : أنه مسخوط للرب ، مكروه له قدرأ وشرعاً .

مع أنه وجد بمشيئته وقضائه . فإنه يخلق ما يحب وما يكره . وهذا كما أن  
الأعيان كلها خلقه . وفيها ما يبغضه ويكرهه - كابليس وجتوده ، وسائر الأعيان  
الخبيثة - وفيها ما يحبه ويرضاه - كأنبيائه ورسله ، وملائكته وأوليائه - وهكذا

الأفعال كلها خلقه . ومنها ما هو محبوب له وما هو مكره له . خلقه لحكمة له في خلق ما يكره ويبغض كالأعيان . وقال تعالى (٢٠٧:٢) **وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ** مع أنه بمشيئته وقضائه وقدره . وقال تعالى (٣٩:٧) **إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ** ولا يرضي لعباده الكفر . وإن شكروا يرضه لكم) فالكفر والشكرا واقعان بمشيئته وقدره . واحداًهما محبوب له مرضي والآخر مبغوض له مسخوط .

وكذلك قوله - عقيب مانعه عنه من الشرك والظلم والفواحش والكفر - (١٧:٣٨) **كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئَةً عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا** فهو مكره له ، مع وقوعه بمشيئته وقضائه وقدره .

وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: (إِنَّ اللَّهَ كَرِهُ لِكُمْ ثَلَاثًا : قَيْلُ وَقَالُ . وَكُثْرَةُ السُّؤَالِ . وَإِضَاعَةُ الْأَمْوَالِ) فهذه كراهة موجود تعلق به المشيئه وفي المسند (إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يُؤْخَذْ بِرَحْصِهِ ، كَمَا يَكْرَهُ أَنْ تَؤْتَى مَعْصِيَتِهِ) وهذه صحبة وكراهة لأمررين موجودين ، اجتمعا في المشيئه وافتراقا في الحبّة والكراهة . وهذا في الكتاب والسنّة أكثر من أن يذكر جميعه .

وقد فطر الله عباده على قولهم: هذا الفعل يحبه الله . وهذا يكرهه ويبغضه . وفلان يفعل مالا يحبه الله . والقرآن مملوء بذكر سخطه وغضبه على أعدائه . وذلك صفة قائمة به ، يترتب عليها العذاب واللعنة . لا أن السخط هو نفسه العذاب واللعنة بل هما أثر السخط والغضب ومبربيهما . ولهذا يفرق بينهما كما قال تعالى (٤٢:٩) **وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مَتَعَمِّدًا فَجَزاؤه جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا** . وغضب الله عليه ولعنه . وأعد له عذاباً عظيماً ففرق بين عذابه وغضبه ولعنته . وجعل كل واحد غير الآخر . وكان من دعاء النبي ﷺ : (اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِرَضَاكَ مِنْ سُخطِكَ . وَأَعُوذُ بِعِفْفَاتِكَ مِنْ عَقْبَتِكَ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ) .

فتأمل ذكر استعانته ﷺ بصفة (الرضا) من صفة (السخط) وبفعل (العفاف) من

فعل (العقوبة) فالأول للصفة، والثاني : لأثرها المترتب عليها. ثم ربط ذلك كله بذاته سبحانه، وأن ذلك كله راجع إليه وحده لا إلى غيره. فما أعود منه: واقع بمشيئتك وإرادتك. وما أعود به : من رضاك ومعافاتك هو بمشيئتك وإرادتك، إن شئت أن ترضي عن عبتك وتعافيه، وإن شئت أن تغضب عليه وتعاقبه. فإعاذني مما أكره وأحذر، ومنه أن يحل بي : هو بمشيئتك أيضاً.

فالمحبوب والمكروه كله بقضائك ومشيئتك. فعيادي بك منك: عيادي بحولك وقوتك، وقدرتك ورحمتك وإحسانك، مما يكون بحولك وقوتك وقدرتك وعدلك وحكمتك فلا أستعيد بغيرك من غيرك. ولا أستعيد إلا بك من شيء هو صادر عن مشيئتك وخلافك. بل هو منك. ولا أستعيد بغيرك من شيء هو صادر عن مشيئتك وقضائك، بل أنت الذي تعذبني بمشيئتك مما هو كائن بمشيئتك. فأعود بك منك.

ولا يعلم ما في هذه الكلمات - من التوحيد والمعارف والعبودية - إلا الراسخون في العلم بالله ومعرفته، ومعرفة عبوديته.

وأشارنا إلى شيء يسير من معناه. ولو استقصينا شرحها لقام منه سفر ضخم. ولكن قدفتح لك باب. فإن دخلت رأيت مالا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

والمقصود : أن انقسام الكون في أعيانه وصفاته وأفعاله إلى محبوب للرب مرضى له، ومسخوط مبغوض له، مكروه له: أمر معلوم بجميع أنواع الأدلة، من العقل والنقل، والفطرة والاعتبار. فمن سوى بين ذلك كله فقد خالف فطرة الله التي فطر عليها عباده. وخالف العقول والمنقول. وخرج عما جاءت به الرسل. ولأي شيء نوع الله سبحانه العقوبات البليغة في الدنيا والآخرة. وأشهد عباده منها ما أشهدهم؟ ، لو لا شدة غضبه وسخطه على الفاعلين لما اشتدت كراهته وبغضه له. فأوجبت تلك الكراهة والبغض منه : وقوع أنواع المكاره بهم، كما أن

محبته لما يحبه من الأفعال ويرضاه : أوجبت وقوع أنواع المحبب لمن فعلها.

وشهود ما في العالم من إكرام أوليائه، وإتام نعمه عليهم، ونصرهم وإعزازهم وإهانة أعدائهم، وعقوبتهم وإيقاع المكاره بهم: من أدل الدليل على حبه وكراحته، بل نفس مواليه لمن والاه، ومعادته لمن عاداه : هي عين محبته وبغضه. فإن المولاة : أصلها الحب . والمعاداة : أصلها البغض . فإنكار صفة (المحبة، والكرابة) إنكار لحقيقة (المولاة والمعاداة).

وبالجملة : فشهود القلب لمحبته وكراحته، كشهود العيان لكرامته وإهانته.

وأما حديث ((الرضا بالقضاء)) فيقال :

أولاً: بأي كتاب ألم بأي سنة، ألم بأي معقول: علمتم وجود الرضا بكل ما يقضيه ويقدر؟، بل بجواز ذلك، فضلاً عن وجوبه؟ هذا كتاب الله وسنة رسوله عليه السلام، وأدلة العقول ليس فيها شيء منها الأمر بذلك، ولا يباحثه بل من المضني ما يرضى به، ومنه ما يسخطه ويمقته. فلان رضى بكل قضاء كما لا يرضى به القاضي لأنقضيته سبحانه. بل من القضاء ما يسخطه، كما أن من الأعيان المضنية: ما يغضب عليه، ويمقت عليه، ويلعن ويذم.

ويقال ثانياً: ها هنا أمران (قضاء) وهو فعل قائم بذاته من رب تعالى؛ و(مضني) وهو المفعول المنفصل عنه. فالقضاء خير كله. وعدل وحكمة. فيرضي به كله، والمضني قسمان. منه ما يرضى به، ومنه مالا يرضى به.

وهذا جواب من يقول: الفعل غير المفعول . والقضاء غير المضني . وأما من يقول: إن الفعل هو عين المفعول . والقضاء هو عين المضني ، فلا يمكنه أن يجيب بهذا الجواب .

ويقال ثالثاً : القضاء له وجهان .

أحدهما : تعلقه بالرب تعالى ، ونسبته إليه . فمن هذا الوجه : يرضى به كله .  
 الوجه الثاني : تعلقه بالعبد ، ونسبته إليه . فمن هذا الوجه : ينقسم إلى ما يرضى به ، وإلى ما لا يرضى به . مثال ذلك : قتل النفس - مثلاً - له اعتباران فمن حيث قدره الله وقضاءه وكتبه وشاءه ، وجعله أجلأ للمقتول ، ونهاية لعمره : يرضى به .  
 ومن حيث أنه صدر من القاتل ، وبإشره وكسبه ، وأقدم عليه باختياره ، وعصى الله بفعله : يسخط ولا يرضى عنه .

فهذه نهاية أقسام العالم ، المقربين بالتبوعات في هذه المسألة ، ومفترق طرقيهم . قد حصرت لك أقوالهم وما حذهم ، وأصول تلك الأقوال ، بحيث لا يشد منها شيء .

وبالله التوفيق .

ولا تنكر الإطالة في هذا الموضوع فإنه مزلة أقدام الخلق . وما نجا من معاطبه إلا أهل البصائر والمعرفة بالله وصفاته وأمره وشرائعه . (المدارج ٢٥١-٢٥٧)

### الفرق بين الحقيقة الدينية والحقيقة الشرعية :

حظ الحقيقة الدينية : القيام بأمره ونهيه ، ومحبة ما يحبه ، وكراهة ما يكره ،  
 وموالاة من وآله ، ومعاداة من عاده . وأصل ذلك : الحب فيه والبغض فيه .

حظ الحقيقة الكونية : إفراده بالافتقار إليه ، والاستعانة به ، والتوكل عليه والإلتقاء إليه ، وإفراده بالسؤال والطلب ، والتذلل والخضوع ، والتحقق بأنه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه لا يملك أحد سواه لهم ضرراً ولا نفعاً ، ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ، وأنه مقلب القلوب . فقلوبهم ونواصيهم بيده ، وإن شاء أن يزيغه قلب إلا وهو بين إصبعين من أصابعه ، إن شاء أن يقيمه أقامه ، وإن شاء أن يزيفه أزاغه .

فلهذه الحقيقة عبودية . ولهذه الحقيقة عبودية . ولا تبطل أحدهما الأخرى . بل لا تتم إلا بهما . ولا تتم العبودية إلا بمجموعها . وهذا حقيقة قوله «إياك نعبد وإياك نستعين» بخلاف من أبطل حقيقة «إياك نعبد» بحقيقة «إياك نستعين» وقال : إنها جمع «وإياك ، نعبد» فرق . (المدارج ١٦٢/١)

### الفرق بين سلام الله على رسله وعباده وبين سلام العباد عليهم :

الفرق بين سلام الله على رسله وعباده وبين سلام العباد عليهم ان سلام العباد لما كان متضمناً لفوائد الألف واللام التي تقدمت من قصد التبرك باسمه السلام والإشارة إلى طلب السلام له وسؤالها من الله باسم السلام وقصد عموم السلام (١) كان الأحسن في حق المسلم على الرسول أن يقول السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، وإن كان قد ورد سلام عليك فالمعروفة أكثر وأصح وأتم معنى فلا ينبغي العدول عنه ويُشَح في هذا المقام بالألف واللام والله أعلم . (البدائع ١٦٧/٢)

### الفرق بين الحمد والمدح وبين الثناء والمجاد

(٢) والفرق بينهما أن الحمد يتضمن الثناء مع العلم بما يثنى به فإن تجرد عن العلم كان مدحًا ولم يكن حمدًا فكل حمد مدح دون العكس ومن حيث كان يتضمن العلم بخصال المحمود جاء حمده (٣) على حمد بالكسر موازناً لعلم ولم يجيء كذلك مدح فصار المدح في الأفعال الظاهرة كالضرب ونحوه ومن ثم لم تجد في الكتاب والسنة حمد ربنا فلاناً ويقول مدح الله فلاناً وأثنى على فلاناً ، ولا تقول حمد إلا لنفسه ولذلك قال سبحانه الحمد لله بلام الجنس المفيدة للاستغراق فالحمد كله له أما ملكاً وأما استحقاقاً فحمده لنفسه استحقاق وحمد العباد له وحمد بعضهم لبعض ملوكه فلو حمد هو غيره لم يسع أن يقال في ذلك الحمد ملك له لأن الحمد كلامه ولم

(١) وقال ابن القيم رحمة الله قبل هذا الكلام أن الله تعالى مستغنياً عن هذه الأمور الأربع .

(٢) هذا من كلام السهيلي .

(٣) أي الله تعالى .

يسعى أن يضاف إليه على جهة الاستحقاق وقد تعلق بغيره فإن قيل أليس شاؤه ومدحه لأوليائه إنما هو بما علم فلم لا يجوز أن يسمى حمدًا قيل لا يسمى حمدًا على الإطلاق إلا ما يتضمن العلم بالمحاسن على الكمال وذلك معذوم في غيره سبحانه فإذا مدح فإنما يمدح بخصلة هي ناقصة في حق العبد هو أعلم بنقصانها وإذا حمد نفسه حمد بما علم من كمال صفاته قلت<sup>(١)</sup> ليس ما ذكره من الفرق بين الحمد والمدح باعتبار العلم وعدمه صحيحاً فإن كل واحد منهما يتضمن العلم بما يحمد به غيره ويمدحه فلا يكون مادحًا من لم يعرف صفات المحمود والمدحون فكيف يصح قوله إن تجرد عن العلم كان مادحًا بل إن تجرد عن العلم كان كلامًا بغير علم فإن طابق فصدق وإلا فكذب.

وقوله ومن ثم لم يجيء في الكتاب والسنة حمد ربنا فلاناً، يقال وأين جاء فيهما مدح فلاناً وقد جاء في السنة ما هو أخص من الحمد وهو الثناء الذي هو تكرار المحمد كما في قول النبي ﷺ لأهل قباء: ما هذا الطهور الذي أثني الله عليكم به فإذا كان قد أثني عليهم والثناء حمد متكرر فما يمنع حمده لمن شاء من عباده، ثم الصحيح في تسمية النبي ﷺ محمداً أنه الذي يحمد الله وملائكته وعباده المؤمنون، وأما من قال الذي يحمد أهل السموات وأهل الأرض فلا ينافي حمد الله تعالى بل حمد أهل السموات والأرض له بعد حمد الله له فلما حمد الله أهل السموات والأرض وبالجملة فإذا كان الحمد ثناءً خاصاً على المحمود لم يمتنع أن يحمد الله من يشاء من خلقه كما يثني عليه فالصواب في الفرق بين الحمد والمدح أن يقال الأخبار عن محسن الغير أما أن يكون إخباراً مجرداً من حب وإرادة أو مفروضاً بحبه وإرادته فإن كان الأول فهو المدح وإن كان الثاني فهو الحمد فالحمد إخبار عن محسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه، ولهذا كان كل خبر يتضمن الإنشاء بخلاف المدح فإنه خبر مجرد فالسائل إذا قال الحمد لله أو قال ربنا لك

(١) ابتدأ كلام ابن قيم الجوزية.

الحمد تضمن كلامه الغير عن كل ما يحمد عليه تعالى باسم جامع محيط متضمن لكل فرد من أفراد الحمد المحققة والمقدرة، وذلك يستلزم إثبات كل كمال يحمد عليه الرب تعالى ولهذا لا تصلح هذه اللفظة على هذا الوجه ولا تنبغي إلا من هذا شأنه وهو الحميد المجيد. ولما كان هذا المعنى مقارناً للحمد لا تقوم حقيقته إلا به فسره من فسره بالرضى والمحبة وهو تفسير له بجزء مدلوله بل هو رضاء ومحبة مقارنة للثناء ولهذا السرا والله أعلم. جاء فعله على بناء الطبائع والغرائز فقيل حمد لتضمنه الحب الذي هو بالطبع والسجايا أولى وأحق من فهم وحذر وسقم ونحوه بخلاف الإخبار المجرد عن ذلك وهو المدح فإنه جاء على وزن فعل فقالوا مدحه لتجرد معناه من معاني الغرائز والطبع فتأمل هذه النكتة البدعة وتأمل الإنشاء الثابت في قوله ربنا لك الحمد وقولك الحمد لله كيف تجده تحت هذه الألفاظ، ولذلك لا يقال موضعها المدح له ولا ربنا لك المدح وسره ما ذكرت لك من الإخبار بمحاسن المحمود إخباراً مقترباً بحبه وإرادته وإجلاله وتعظيمه (فإن قلت) فهذا ينقض قولكم أنه لا يمتنع أن يحمد الله تعالى من شاء من خلقه فإن الله تعالى لا يتعاطمه شيء ولا يستحق التعظيم غيره فكيف يعظم أحداً من عباده، قلت المحبة لا تنفك عن تعظيم وإجلال للمحوب ولكن يضاف إلى كل ذات بحسب ما تقتضيه خصائص تلك الذات فمحبة العبد لربه تستلزم إجلاله وتعظيمه وكذلك محبة الرسول تستلزم توقيره وتعزيزه وإجلاله وكذلك محبة الوالدين والعلماء وملوك العدل وأما محبة الرب عبده فإنها تستلزم إعزازه لعبده وإكرامه إياه والتنويه بذكره وإلقاء التعظيم والهبة له في قلوب أوليائه فهذا المعنى ثابت في محبته ومحمه لعبده سمي تعظيمها وإجلالها أو لم يسم ألا ترى أن محبته سبحانه لرسله كيف اقتضت أن نوه بذكرهم في أهل السماء والأرض ورفع ذكرهم على ذكر غيرهم وغضب على من لم يحبهم ويوقرهم ويجلهم وأحل به أنواع العقوبات في الدنيا والآخرة وجعل كرامته في الدنيا والآخرة لمحبيهم وأنصارهم وأتباعهم أولاً

ترى كيف أمر عباده بالصلة التي هي تعظيم وثناء على خاتمهم وأفضلهم صلوات الله عليه وسلمه. أقليس هذا تعظيمًا لهم وإعزازًا واكرامًا وتكريماً (فإن قيل) فقد ظهر الفرق بين الحمد والدح واستبان صبح المعنى واسفر وجده فيما الفرق بينهما وبين الثناء والمجد (قيل) قيل قد تعدينا طورنا فيما نحن بصدره ، ولكن ذكر الفرق تكميلًا لفائدة فنذكر تفصيماً جامعاً لهذه المعاني الأربعه أعني الحمد والدح والثناء والمجد فنقول الإخبار عن محسن الغير له ثلاثة اعتبارات. اعتبار من حيث المخبر به . واعتبار من حيث الإخبار عنه بالخبر . واعتبار من حيث حال المخبر ، فمن حيث الاعتبار الأول ينشأ التقسيم إلى الحمد والمجد فإن المخبر به إما أن يكون من أوصاف العظمة والجلال والسعنة وتواترها أو من أوصاف الجمال والإحسان وتواترها فإن كان الأول فهو المجد وإن كان الثاني فهو الحمد وهذا لأن لفظ مجد في لغتهم يدور في معنى الاتساع والكثرة فمنه قولهم أمجد الدابة علّفوا أي أوسعها علّفوا ، ومنه مجد الرجل فهو ماجد إذا كثر خيره وإحسانه إلى الناس ، وقال الشاعر :

### أنت تكون ماجد نبيل إذا تهب شمائل بليل

ومنه قولهم في شجر الغار واستمجد المرخ والعفار<sup>(١)</sup> أي كثرت النار فيهما ومن حيث اعتبار الخبر نفسه ينشأ التقسيم إلى الثناء والحمد فإن الخبر عن المحسن أما متكرر أولاً ، فإن تكرر فهو الثناء وإن لم يتكرر فهو الحمد فإن الثناء مأخوذ من الثنبي وهو العطف ورد الشيء بعضه على بعض ومنه ثنيت الشوب ومنه الثنبي في الاسم فالثني مكرر لمحسن من يثنى عليه مرة بعد مرة ومن جهة اعتبار حال المخبر ينشأ التقسيم إلى الدح والحمد فإن المخبر عن محسن الغير إما أن يقتربن بأخباره حب له وإجلال أولاً فإن اقتربن به الحب فهو الحمد وإلا فهو الدح فحصل هذه الأقسام وميزها ثم تأمل تنزيل قوله تعالى فيما رواه عنه رسول الله

(١) المرخ شجر سريع الورني ، والعفار شجر يُخذل منه الزناد <sup>1</sup> هـ من القاموس .

عَنْهُ حِينَ يَقُولُ الْعَبْدُ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ فَيَقُولُ اللَّهُ حَمْدُنِي عَبْدِي فَإِذَا قَالَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ قَالَ أَنْتَ عَلَىٰ عَبْدِي لَأَنَّهُ كَرَرَ حَمْدَهُ فَإِذَا قَالَ مَالِكُ يَوْمَ الدِّينَ قَالَ مَجْدُنِي عَبْدِي فَإِنَّهُ وَصْفٌ بِالْمَلِكِ وَالْعَظَمَةِ وَالْحَالِ فَأَحْمَدَ اللَّهُ عَلَىٰ مَا سَاقَهُ إِلَيْكُ مِنْ هَذِهِ الْأَسْرَارِ وَالْفَوَادِعِ عَفْوًا لَمْ تَسْهُرْ فِيهَا عَيْنُكَ . وَلَمْ يَسَافِرْ فِيهَا فَكْرُكَ عَنْ وَطْنِهِ وَلَمْ تَتَجَرَّدْ فِي تَحْصِيلِهَا عَنْ مَأْلُوفَاتِكَ بَلْ هِيَ عَرَائِسُ مَعَانٍ تَجْلِي عَلَيْكَ وَتَزْفُ إِلَيْكَ فَلَكَ لَذَّةُ التَّمْتُعِ بِهَا وَمَهْرُهَا عَلَىٰ غَيْرِكَ ، لَكَ غَنْمَهَا وَعَلَيْهِ غَرْمَهَا . (بَدَائِعُ الْفَوَادِعِ ٩٢-٩٦).

### الفرق بين الفأل والطيرة :

الفأل والطيرة وإن كان مأخذهما سواءً ومجتนาهما واحدٌ فإنَّهما يختلفان بالمقاصد ويفترقان بالذاهب فما كان محبوبًا مستحسنًا تفاءلوا به وسموه الفأل وأحبوه ورضوه، وما كان مكرورًا قبيحًا مفترًا تشاءموا به وكرهوه وتطيروا منه وسموه طيرة تعرفة بين الأمرين وتفصيلاً بين الوجهين؛ وسئل بعض الحكماء فقيل له ما بالكم تكرهون الطيرة وتحبون الفأل فقال لنا في الفأل عاجل البشرى وإن قصر عن الأمل ونكره الطيرة لما يلزم فلوبنا من الوجل وهذا الفرقان حسن جداً، وأحسن منه ما قاله ابن الرومي في ذلك الفأل لسان الزمان والطيرة عنوان الحدثان وقد كانت العرب تقلب الأسماء تطيراً أو تفاؤلاً فيسمون اللدية سليماً باسم السلامه وتطيرها من اسم السقم، ويسمون العطشان ناهلاً أي سينهل والنهل الشرب تفاؤلاً باسم الرى ويسمون الفلاة مفازة أي منجاة تفاؤلاً بالفوز والنجاة، ولم يسموها مهلكة لأجل الطيرة وكانت لهم مذاهب في تسمية أولادهم فمنهم من سموه بأسماء تفاؤلاً بالظفر على أعدائهم نحو غالب وغلاب ومالك وظالم وعازم ومنازل ومقاتل ومعارك ومسهر ومؤرق ومصباح وطارق ومنهم من تفألي بالسلام كتسمتهم بسالم وتابت ونحوه ومن من تفألي بنيل الحظوظ، والسعادة

كسع وسعيد وأسعد ومسعود وسعدي وغانم، ونحو ذلك ومنهم من قصد لتسميته بأسماء السباع ترهيباً لأعدائهم نحو أسد وليث وذئب وضرغام وشبل ونحوها، ومنهم من قصد التسمية بما يغلظ وخشن من الأجسام تفاؤلاً بالقوة كحجر وصخر وفهْر<sup>(١)</sup> وجندل ومنهم من كان يخرج من منزله وامرأته تخضن فيسمى ما تلده باسم أول ما يلقاء كائناً ما كان من سبع أو ثعلب أو ضب أو كلب أو ظبي أو حشيش أو غيره وكان القوم على ذلك إلى أن جاء الله بالاسلام و Mohammad رسوله، عليه السلام، ففرق به بين الهدى والضلال والغي والرشاد وبين الحسن والقبح والمحبوب والمكره والضار والنافع والحق والباطل فكره الطيرة وأبطلها واستحب الفأْل وحمده فقال «لا طيرة وخيرها الفأْل» قالوا وما الفأْل قال الكلمة الصالحة يسمعها أحدهم وقال عبدالله بن عباس لا طيرة ولكنه فأْل، والفأْل المرسل يسار وسالم ونحوه من الاسم يعرض لك على غير ميعاد وسئل بعض العلماء عن الفأْل، فقال: أن تسمع وأنت قد أضللت بغيراً يا واجداً أو أنت خائف ياسالم والأصمعي سأله ابن عون عن الفأْل فقال أن يكون مريضاً فيسمع ياسالم وأخبرك<sup>(٢)</sup> عن نفسك من ذلك وهي أنني أضللت بعض الأولاد يوم التروية بمكة وكان طفلاً فجهدت في طلبه والنداء عليه في سائر الركب إلى وقف يوم الثامن قلم أقدر على خبر فأيست منه فقال لي انسان ان هذا عجز اركب وادخل الآن إلى مكة فطلبته فيها فركبت فرساً فما هو إلا أن استقبلت جماعة يتحدثون في سواد الليل في الطريق وأحدهم يقول ضاع له شيء فلقيه فلا أدرى انقضاء كلمته كان أسرع أم وجداً الطفل مع بعض أهل مكة في محملة عرقه بصوته قوله عليه السلام ولا طيرة وخيرها الفأْل ينفي عن الفأْل مذهب الطيرة من تأثير أو فعل أو شركة وبخلص الفأْل منها وفي الفرقان بينهما فائدة كبيرة وهي أن التطير هو التشاوم من الشيء

(١) الحجر.

(٢) القائل ابن القيم.

المرأى أو المسموع فإذا استعملها الإنسان فرجع بها من سفره وامتنع بها مما عزم عليه فقد قرع باب الشرك بل ولجه وبرىء من التوكل على الله وفتح على نفسه باب الخوف والتعلق بغير الله والتطهير مما يراه أو يسمعه وذلك قاطع له عن مقام اياك نعبد واياك نستعين وأعبده وتوكل عليه وعليه توكلت وإليه أنبئب فيصير قلبا متعلقا بغير الله عبادة وتوكلا فيفسد عليه قلبه وإيمانه. (مفتاح دار السعادة ٢٤٥-٢٤٦).

### الفرق بين التائب من قریب وتویه المهاین :

والفرق بين هذا<sup>(١)</sup> وبين المعاين ، ومن ورد القيامة : أن التكفة قد انقطع بالمعاينة وورود القيامة . والتوية إنما تكون في زمن التكليف . وهذا العاجز لم ينقطع عنه التكليف . فالأوامر والتواهي لازمة له . والكاف متصور منه عن التمني والوداد ، والأسف على فوته ، وتبديل ذلك بالندم والحزن على فعله . والله أعلم . (الدارج ص ٢٨٦ الجزء الأول).

### الفرق بين الحجة والبيبة :

والمقصود الفرق بين الحجج والبيبات . فنقول الحجج الأدلة العلمية<sup>(٢)</sup> والبيبات جمع بيبة وهي صفة في الأصل يقال آية بيبة وحجۃ بيبة والبيبة اسم لكل ما يبين الحق من علامة منصوصية أو أماراة أو دليل علمي . قال تعالى (لقد أرسلنا رسلنا بالبيبات وأنزلنا معهم الكتاب والمیزان) فالبيبات الآيات التي أقامها الله دلالة على صدقهم من العجزات والكتاب هو الدعوة وقال تعالى (ان أول بيت وضع للناس للذی ببکة مبارکا وھدى للعالیین فیه آیات بیبات مقام إبراهیم) ومقام إبراهیم آیة جزئیة مرئیة بالأبصار وهو من آیات الله الموجودة في العالم . ومنه قول موسی

(١) أي التائب من قریب .

(٢) وقال في صفحة ١٤٤ الجزء الأول الحجج هي الأدلة العلمية التي يعقلها القلب وتسمع بالأذان .

لفرعون وقومه **«قد جئتم ببينة من ربكم فأرسل معى بنى اسرائيل قال ان كنت جئت بأية فأتأت بها إن كنت من الصادقين فألقى عصاهم»** وكان القاء العصا وانقلابها هو البينة، وقال قوم هود **«يا هود ما جئتنا ببينة»** يريدون آية الاقتراب وإلا فهو قد جاءهم بما يعرفون به أنه رسول الله اليهم فطلب الآية بعد ذلك تعتن واقتراب لا يكون لهم عذر في عدم الإجابة إليه وهذه هي الآيات التي قال الله تعالى فيها (وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون) فعدم اجابة سبحانه إليها اذ طلبها الكفار رحمة منه واحسان فإنه جرت سنته التي لا تبدل لها أنهم إذا طلبوا الآية واقترحوها وأجيبوا ولم يؤمنوا عوجلوا بعذاب الاستحسان فلما علم سبحانه أن هؤلاء لا يؤمنون ولو جائتهم كل آية لم يجدهم إلى ما طلبوا فلم يعمهم بعذاب لما أخرج من بينهم وأصلاحهم من عبادة المؤمنين وإن أكثرهم آمن بعد ذلك بغير الآيات التي اقترحوها فكان عدم انزال الآيات المطلوبة من تمام حكمة رب واحسانه بخلاف الحجج فانها لم تنزل متنبأة يتلو بعضها بعضا وهي كل يوم في مزيد وتوفي رسول الله ﷺ وهي أكثر ما كانت وهي باقية إلى يوم القيمة.

**ـ (مفتاح دار السعادة ص ١٤٧ الجزء الأول).**

### الفرق بين تكفير السيئات ومحفورة الذنوب

الفرق بين تكفير السيئات ومحفورة الذنوب . قد جاء في كتاب الله تعالى ذكرهما مفترنين ، وذكر كل منهما منفردا عن الآخر ، فالمفترنان كقوله تعالى حاكيا عن عباده المؤمنين (ربنا فاغفر لنا ذنبنا وكفر عننا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار) والمنفرد كقوله (والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم) وقوله في المغفرة (ولهم فيها من كل الشرات ومحفورة من ربهم) وكقوله (ربنا اغفر لنا ذنبنا واسرافنا في أمرنا) ونظائره .

فها هنا أربعة أمور : ذنوب ، وسینات ، ومغفرة ، وتكفير .

فالذنوب : المراد بها الكبائر ، والمراد بالسيئات : الصغائر ، وهي ما تعمل فيه الكفارة ، من الخطأ وما جرى مجرى . ولهذا جعل لها التكبير . ومنه أخذت الكفارة . ولهذا لم يكن لها سلطان ولا عمل في الكبائر في أصح القولين . فلا تعمل في قتل العمد . ولا في اليمين الغموس في ظاهر مذهب أحمد وأبي حنيفة .

والدليل على أن السيئات هي الصغائر ، والتكفير لها : قوله تعالى (ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيناتكم وندخلكم مدخلًا كريما) وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ كان يقول (الصلوات الخمس ، وال الجمعة إلى الجمعة ، ورمضان إلى رمضان : مكفرات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر) .

ولفظ (المغفرة) أكمل من لفظ (التكفير) ولهذا كان مع الكبائر ، والتكفير مع الصغائر . فإن لفظ (المغفرة) يتضمن الوقاية والحفظ . ولفظ (التكفير) يتضمن الستر والإزالة ، وعند الأفراد : يدخل كل منها في الآخر . كما تقدم . بل التكبير المفرد يتناول أسوأ الأعمال . كما قال تعالى (لِكَفَرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْوَاءُ الَّذِي عَمِلُوا) وإذا فهم هذا فهم السر في الوعد على المصائب والهموم والغموم والنصب والوصب بالتكفير دون المغفرة . كقوله في الحديث الصحيح (ما يصيب الإنسان من هم ولا غم ولا أذى - حتى الشوكة يشاكها - إلا كفر الله بها من خطاياه) فإن المصائب لا تستنقذ بمغفرة الذنوب . ولا تغفر الذنوب جميعها إلا بالتوبه ، أو بحسنات تتضاءل وتتلاشى فيها الذنوب . فهي كالبحر لا يتغير بالجيف . وإذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث .

فالأهل الذنوب ثلاثة أنهار عظام ينطهرون بها في الدنيا . فإن لم تف بظهورهم طهروا في نهر الجحيم يوم القيمة : نهر التوبة النصوح ، ونهر الحسنات المستغرقة للأوزار المحيطة بها ، ونهر المصائب العظيمة المكفرة . فإذا أراد الله بعد

خيراً أدخله أحد هذه الأنهر الثلاثة. فورد القيامة طيباً طاهراً، فلم يحتاج إلى التطهير الرابع . (المدارج ٣١٠/٣١٢)

### الفرق بين إضافة العلم إلى الله تعالى وعدم إضافة المهرفة إليه

فالفرق بين إضافة العلم إليه تعالى وعدم إضافة المعرفة لا ترجع إلى الأفراد والتركيب في متعلق العلم وإنما ترجع إلى نفس المعرفة ومعناها فإنها في مجري استعمالها إنما تستعمل فيما سبق تصوره من نسيان أو ذهول أو عزوب عن القلب فإذا تصور وحصل في الذهن قيل عرفه أو وصف له صفتة ولم يره فإذا رأه بتلك الصفة وتعينت فيه قيل عرفه إلا ترى إنك إذا غاب عنك وجه الرجل ثم رأيته بعد زمان فتبينت أنه هو قلت عرفته وكذلك عرفت اللحظة وعرفت الديار وعرفت المنزل وعرفت الطريق (وسر المسألة) إن المعرفة لتمييز ما اختلف فيه المعروف بغيره فاشتبه بالمعرفة تمييز له وتعين ومن هذا قوله تعالى (يعرفونه كما يعرفون أبنائهم) فأنهم كان عندهم من صفتة قبل أن يروه ما طابق شخصه عند رؤيته وجاء كما يعرفون أبناءهم من باب ازداج الكلام وتشبيه أحد اليقينين بالأخر فتأمله وقد بسطنا هذا في كتاب التحفة المكية<sup>(١)</sup> وذكرنا فيها من الأسرار والفوائد مالا يكاد يشتمل عليه مصنف . (البدائع ص ٦٢ الجزء الثاني).

(٢) قلت وقع في القرآن لفظ (المعرفة) ولفظ (العلم) فلفظ (المعرفة) كقوله (ما عرفوا من الحق) وقوله (الذين آتياهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم).

وأما لفظ (العلم) فهو أوسع اطلاقاً، كقوله (فأعلم أنه لا إله إلا الله) وقوله (شهد الله أنه لا إله إلا هو) وقوله (الذين آتياهم الكتاب يعلمون أنه منزّل من ربكم بالحق) وقوله (قل ربّي زدني علماً) وقوله (أفمن يعلم أنما أنزل إليك من ربكم

(١) من كتب ابن القمي المفقودة اللهم بسر إخراجه.

(٢) من كلام ابن القمي في هذا الفرق في كتاب المدارج .

الحق كمن هو أعمى؟) وقوله (قل هي يستوي الذي يعلمون والذين لا يعلمون؟) وقوله (وقال الذي أتوا العلم : ويلكم ثواب الله خير من آمن وعمل صالح) وقوله (وتكل الأمثال نضر بها للناس . وما يعقلها إلا العالمون) وقوله (قال الذي عنده علم من الكتاب) وقوله (اعلموا أن الله يحي الأرض بعد موتها) وقوله (اعلموا انما) الحياة الدنيا لعب ولهموا) وقوله (وانقوا الله واعلموا أنكم ملاقوه) وقوله (فاعلموا أنما أنزل بعلم الله) وهذا كثير .

واختار الله لنفسه اسم (العلم) وما تصرف منه . فوصف نفسه بأنه عالم ، وعلیم ، وعلام ، وعلم ، ویعلم . وأخبر أن له علما ، دون لفظ (المعرفة) في القرآن . وعلمون أن الاسم الذي اختاره الله لنفسه أكمل نوعه المشارك له في معناه .

وإنما جاء لفظ (المعرفة) في القرآن في مؤمني أهل الكتاب خاصة . كقوله (ذلك بأن منهم قسيسين ورهبانا وأنهم لا يستكرون - إلى قوله - مما عرفوا من الحق) وقوله (الذين آتیناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم) . المدارج (٣٣٤-٣٣٥) .

### بحول الاستثناء على المستقبل دون الماضي وسر الفرق في ذلك

الفرق بين البابين أن الأمور الماضية قد علم أنها وقعت بمشيئة الله ، والشرط إنما يوثر في المستقبل ، فلا يصح أن يقول : قمت أمس إن شاء الله ، فلو أراد الآخبار عن وقوعها بمشيئة الله أتى بغير صيغة الشرط ، فيقول فعلت كذا بمشيئة الله وعonne وتأييده ، ونحو ذلك بعد قوله ونحو ذلك سقط كثير وهو بخلاف قوله غداً أفعل إن شاء الله وأما قوله (قم إن شاء الله) ولا (لا تقم إن شاء الله) فلا فائدة في هذا الكلام إذ قد علم أنه لا يفعل إلا بمشيئة الله فأي معنى لقوله : إن شاء الله لك القيام فقم وإن لم يشاء فلا تقم؟ نعم لو أراد بقوله قم أولاً تقم الخبر وأخرجه مخرج الطلب تأكيداً أي تقوم إن شاء الله صح ذلك كما إذا قال : مُتْ على الإسلام

إن شاء الله ولا تمرت إلا على توبه إن شاء الله ونحو ذلك. وكذلك إن أراد بقوله (قم إن شاء الله) رد المشيئة إلى معنى خبري، أي ولا تقوم إلا أن شاء الله، فهذا صحيح مستقيم لفظاً ومعنى، (وما بعث إن شاء الله، واشترط أن شاء الله) فإن أراد به التحقيق صح وانعقد العقد، وإن أراد به التعليق لم يكن المذكور انشاء، وتنافي الانشاء والتعليق، إذ زمان الانشاء يقارن وجود معناه، وزمن وقوع المطلق يتأخر عن التعليق، فتنافي. (إعلام الموقعين ص ٧٦ الجزء الرابع).

### الفرق بين المعيية المطلقة ومطلق المعيية

قال تعالى (يا أيها الذين آمنوا انقوا الله وكونوا مع الصادقين) قال غير واحد من السلف : هم أصحاب محمد ﷺ ، ولا ريب أنهم أئمة الصادقين ، وكل صادق بعدهم فبهم يأتى في صدقه ، بل حقيقة صدقه اتباعه لهم وكونه معهم ، ومعلوم أن من خالفهم في شيء - وإن وافقهم في غيره - لم يكن معهم فيما خالفهم فيه ، وحيثئذ فتصدق عليه أنه ليس معهم ، فتنافي عن المعيية المطلقة ، وإن ثبت له قسط من المعيية فيما وافقهم فيه ، فلا يصدق عليه أنه معهم بعذا القسط ، وهذا كما نفي الله ورسوله الإيمان المطلق عن الزاني والشارب والسارق والمتنهب بحيث لا يستحق اسم المؤمن وأن لم يتنتف عنه مطلق الاسم الذي يستحق لأجله أن يقال : معه شيء من الإيمان ، وهذا كما أن اسم الفقيه والعالم عند الاطلاق لا يقال لمن معه مسألة أو مسألتان من فقه وعلم ، وإن قيل : معه شيء من العلم . ففرق بين المعيية المطلقة ومطلق المعيية ، ومعلوم أن المأمور به الأول لا الثاني ، فإن الله تعالى لم يرد منا أن تكون معهم في شيء من الأشياء وأن نحصل من المعيية ما يطلق عليه الاسم ، وهذا غلط عظيم في فهم مراد الرب تعالى من أوامره ، فإذا أمرنا بالقوى والبر والصدق والعلمة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد ونحو ذلك لم يرد منا أن نأتي من ذلك بأقل ما يطلق عليه الاسم وهو مطلق الماهية المأمور بها بحيث

نكون ممتنعين لأمره إذا أتيانا بذلك ، ونعام تقرير هذا الوجه بما تقدم في تقرير الأمر بمتابعهم سواء (الاعلام ١٣٢ الجزء الرابع).

### الفرق بين الاداة الكونية والشوعية

وتحقيق القول في ذلك<sup>(١)</sup> أنه يمتنع اطلاق ارادة الشر عليه و فعله نفياً وإثباتاً لما في اطلاق لفظ الارادة والفعل من ايهام المعنى الباطل ونفي المعنى الصحيح . فإن الإرادة تطلق بمعنى المشينة وبمعنى المحبة والرضا .

فالأول كقوله (إن كان الله يريد أن يغويكم) وقوله (ومن يرد أن يضلهم) و قوله (وإذا آردنا أن نهلك قرية) والثاني كقوله (والله يريد أن يتوب عليكم) وقوله (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر) . فالارادة بالمعنى الأول تستلزم وقوع المراد ولا تستلزم محبته والرضا به . وبالمعنى الثاني لا يستلزم وقوع المراد وتستلزم محبته . فإنها لا تنقسم ، بل كل ما أراده من أفعاله فهو محظوظ مرضي له . ففرق بين ارادة أفعاله وارادة مفعولاته ، فإن أفعاله خير كلها وعدل مصلحة وحكمة لا شر فيها بوجه من الوجه .

وأما مفعولاته فهي مورد الإنقسام . وهذا إنما يتحقق على قول أهل السنة إن الفعل غير المفوعول والخلق غير المخلوق ، كما هو الموفق للعقول والفطر واللغة ودلالة القرآن وال الحديث واجماع أهل السنة ، كما حكاه البغوي في شرح السنة عليهم . وعلى هذا فها هنا ارادتان ومرادان : ارادة أن يفعل ، ومرادها فعله القائم به . وارادة أن يفعل عبده ، ومرادها مفعوله المنفصل عنه ، وليس بمتلازمين . فقد يريد من عبده أن يفعل ولا يريد من نفسه اعانته على الفعل وتوفيقه له وصرف موانعه عنه كما أراد من ابليس أن يسجد لآدم ولم يرد من نفسه أن يعينه على السجود ويوقفه له ويثبت قلبه عليه ويصرفه إليه . ولو أراد ذلك منه لسجد له لا

(١) وهو هل ينسب إلى الله تعالى إرادة الشر و فعله .

محالة، قوله : (فعال لما يريد) اخباره عن ارادته لفعله لا لأفعال عبيده. وهذا الفعل والإرادة لا ينقسم إلى خبر وشر كما نقدم. وعلى هذا فإذا قيل هو مرید للشر أو هم أنه محب له راض به. وإذا قيل أنه لم يرده أو هم أنه لم لا يخلقه ولا كونه. وكلاهما باطل. ولذلك إذا قيل إن الشر فعله أو أنه يفعل الشر أو هم أن الشر فعله القائم به، وهذا محال. وإذا قيل لم يفعله أو ليس بفعل له أو هم أنه لم يخلقه ولم يكونه، وهذا محال. فانظر ما في اطلاق هذه الالفاظ في النفي والاثبات من الحق والباطل الذي يتبين بالاستقصاء والتفصيل.

وإن الصواب في هذا الباب مادل عليه القرآن والسنة من أن الشر لا يضاف إلى الرب تعالى لا وصفا ولا فعلا، ولا يتسمى باسمه بوجه من الوجه. وإنما يدخل في معمولاته بطريق العموم، كقوله تعالى (قل أَعُوذ بِرَبِّ الْفَلَقِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ) فما هاهنا موصولة أو مصدرية . والمصدر بمعنى المفعول، أي من الشر الذي خلقه، أو من شر مخلوقه، وقد يحذف فاعله كقوله حكاية عن مؤمني الجن (وَإِنَّا لَا نَدْرِي أَشَرَّ أَرِيدَ بِنَّ فِي الْأَرْضِ أَمْ أَرِادَ بِهِمْ رَبِّهِمْ رَشْدًا) وقد يسند إلى محله القائم به كقول إبراهيم الخليل (الذى خلقنى فهو يهدين والذى هو يطعمنى ويسقين وإذا مرضت فهو يشفين) قوله (أَمَا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمُسَاكِينٍ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتَ أَنْ أُعِيَّبَهَا) وقال في بلوغ الغلامين (فَأَرَادَ رَبُّكَ أَنْ يَلْعَنَ أَشَدَّهُمَا) وقد جمع الأنواع الثلاثة في الفاتحة في قوله (اهدنا الصراط المستقيم. صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين) والله تعالى إنما نسب إلى نفسه الخير دون الشر فقال تعالى (قُلْ لَهُمْ مَا لَكُمْ تُؤْتَى الْمُلْكُ مِنْ تَشَاءُ وَتُنْزَعُ الْمُلْكُ مِنْ تَشَاءُ وَتَعْزُّ مِنْ تَشَاءُ وَتَذَلُّ مِنْ تَشَاءُ بِإِنْكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ) وأخطاء من قال المعنى بيدك الخير والشر لثلاثة أوجه احدها أنه ليس في اللفظ ما يدل على إرادة هذا المذوق بل ترك ذكره قصراً أو بياناً أنه

ليس بمراد الثاني أن الذي بيده الله تعالى نوعان فضل وعدل كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ «يمين الله ملائكة لا يغيبها نفقة سحاء الليل والنهار أرأيت ما انفق منذ خلق الخلق فإنه لن يغض ما في يمينه وبهذه الآخرى القسط يخفض ويرفع» فالفضل لإحدى البددين والعدل للأخرى وكلاهما خير لا شر فيه بوجه الثالث أن قول النبي ﷺ «لبيك وسعديك والخير بيديك والشر ليس اليك» كالتفسير للأدلة فرق بين الخير والشر وجعل أحدهما في يد الرب سبحانه وقطع إضافة الآخر إليه مع اثبات عموم خلقه لكل شيء. (شفاء العليل ص ٤٤٧).

### **الفرق بين الحكم والقضاء الكوني والشرع**

الحكم والقضاء نوعان : ديني وكوني. فالدين يجب الرضا به، وهو من لوازם الاسلام ، والكوني منه ما يجب الرضا به، كالنعم التي يجب شكرها ومن تمام شكرها الرضا بها، ومنه ملا يجوز الرضا به كالمعائب والذنوب التي يسخطها الله وإن كانت بقضائه وقدره، ومنه ما يستحب الرضا به كالمصالب. وفي وجوبه قولان ، هذا كله في الرضا بالقضاء الذي هو المقصى ، وأما القضاء الذي هو وصفه سبحانه و فعله ، كعلمه وكتابه وتقديره ومشيئته ، فالرضا به من تمام الرضا بالله ربا والها وما لا يدرك ، ففي هذا التفصيل يتبين الصواب ويزول اللبس في هذه المسألة العظيمة التي هي مفرق طرق بين الناس .

(شفاء العليل ص ٤٦١)

### **الفرق بين القضاء والحكم والإرادة الكوني والشرع**

في انقسام القضاء والحكم والإرادة والكتابة والأمر والأذن والجعل والكلمات والبعث والارسال والتحريم والإيتاء إلى كوني متعلق بخلقه ، وإلى ديني متعلق بأمره ، وما يحقق ذلك من إزالة اللبس والاشكال .

فما كان من كوني فهو متعلق بربوبيته وخلقه. وما كان من الدين فهو متعلق بإلهيته وشرعه. وهو كما أخبر عن نفسه سبحانه له الخلق والأمر. فالخلق قضاؤه وقدره و فعله. والأمر شرعه ودينه. فهو الذي خلق وشرع وأمر. وأحكامه جارية على خلقه قدرًا وشرعًا. ولا خروج لأحد عن حكمه الكوني القدري. وأما حكمه الدينى الشرعى فيعصيه الفجار والفساق. والأمران غير متلازمين. فقد يقضى ويقدر ما لا يأمر به ولا شرعه، وقد يشرع ويأمر بما لا يقضيه ولا يقدر. ويجتمع الأمران فيما وقع من طاعات عباده وإيمانهم. وينتفى الأمران عما لم يقع من المعاصي والفسق والكفر. وينفرد القضاء الدينى والحكم الشرعى فيما أمر به وشرعه ولم يفعله المأمور. وينفرد الحكم الكوني فيما وقع من العاصي.

إذا عرفت ذلك فالقضاء في كتاب الله نوعان كوني وقدري ، ك قوله (فلا قضاينا عليه الموت) و قوله (و قضى بينهم بالحق) ، و شرعى دينى ، ك قوله : (و قضى ربكم لا تعبدوا الا ايها) أي أمر وشرع . ولو كان قضاء كونيا لما عبد غير الله .

والحكم أيضا نوعان . فالكوني ك قوله (قال رب احكم بالحق) أي ا فعل ما تنصر به عبادك وتخذل به أعدائك . والدينى ك قوله : (ذلك حكم الله يحكم بينكم) و قوله (ان الله يحكم ما يريد) وقد يرد بالمعنىين معا ، ك قوله (ولا يشرك في حكمه أحد) فهذا يتناول حكمه الكوني وحكمه الشرعى . والإرادة أيضا نوعان : فالكونية قوله تعالى (فعال ما يريد) و قوله (وإذا أردنا أن نهلك قرية) و قوله (ان كان الله يريد أن يغويكم) و قوله (ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض) . والدينية ك قوله (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر) و قوله (والله يريد أن يتوب عليكم) فلو كانت هذه الإرادة كونية لما حصل العسر لأحد منا ، ولا وقعت التوبة من جميع المكلفين . وبهذا التفصيل يزول الاستبهان في مسألة الأمر والإرادة

هل هما متلازمان أم لا . (شفاء العليل ٤٦٥)

**الفرق بين الكلمات والبهث والأدلال والتحريم والإيتاء الكوني والشرع**

وأما الكلمات الكونية فقوله (وكذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون) وقوله (وتمت كلمة ربك الحسنى على بنى اسرائيل بما صبروا) وقوله ﴿أَعُوذُ بِكَلَمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ الَّتِي لَا يَجَاوِزُهُنَّ بِرٌّ وَلَا فَاجِرٌ مِّنْ شَرِّ مَا خَلَقَ﴾ فهذه الكلمات الكونية التي يخلق بها ويكون . ولو كانت الكلمات الدينية التي يأمر بها وينهي وكانت مما يجاوزهن الفجار والكفار ، وأما الدينى فقوله (وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع الله) والمراد به القرآن ، وقوله ﴿فِي النِّسَاءِ (وَاسْتَحْلَلُتُمْ فِرِوجَهُنَّ بِكَلْمَةِ اللَّهِ) أَيْ ابْاحَتُهُ وَدِينَهُ، وَقَوْلُهُ تَعَالَى (فَانْكَحُوهُ مَاطِبَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَاءِ) وَقَدْ اجْتَمَعَ النِّوْعَانُ فِي قَوْلِهِ (وَصَدِقَتْ بِكَلْمَاتِ رَبِّهَا وَكَتْبِهِ) فكتبه كلماته التي يأمر بها وينهي ويحرم ، وكلماته التي يخلق بها ويكون . فأخبر أنها ليست جهمية تنكر كلمات دينه وكلمات تكوينه وتجعلها خلقا من جملة مخلوقاته .

وأما البعث الكوني فقوله (إِذَا جَاءَ وَعْدُ أَوْلَادِهِمَا بَعْثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أُولَى بِأَسْ شَدِيدٍ) وقوله (فَبَعَثَ اللَّهُ غَرَابًا يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ) وأما البعث الدينى فقوله (هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمْمَيْنِ رَسُولًا مِّنْهُمْ) وقوله (كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ) .

وأما الارسال الكوني فقوله (أَلَمْ تَرَ أَنَا أَرْسَلْنَا الشَّيَاطِينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَوْزِيرُهُمْ أَزْاً) وقوله (وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ) وأما الدينى فقوله (هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ) وقوله (إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْ فَرْعَوْنَ رَسُولًا) .

وأما التحريم الكوني فقوله (وحرمنا عليه المراضع من قبل) وقوله (قال فإنها محرمة عليهم أربعين سنة) وقوله (وحرام على قرية أهلkanها أنهم لا يرجعون) وأما التحريم الديني فقوله (حرمت عليكم أمهاتكم) و (حرمت عليكم الميئنة) و (حرم عليكم صيد البر مادمت حرما) (وأحل الله البيع وحرم الربا).

وأما الآيات الكوني فقوله (والله يؤتني ملکه من يشاء وقوله (قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء) وقوله (أتيناهم ملکا عظيما). وأما الآيات الديني فقوله (وما آتاكم الرسول فخذوه) وقوله (خذوا ما آتيناكم بقوة)، وأما قوله (يؤتني الحكمة من يشاء ومن يؤتني الحكمة فقد أتني خيرا كثيرا) فهذا يتناول النوعين، فإنه يؤتى بها من يشاء أمرا ودينا وتوفيقا والهاما.

وأنبياؤه ورسله وأتباعهم حظهم من هذه الأمور الديني منها، وأعداؤه واقفون مع القدر الكوني، فحيث ما مال القدر مالوا معه. فدينهم دين القر، ودين الرسل وأتباعهم دين الأمر. فهم يدينون بأمره ويؤمنون بقدره، وخصماء الله يعصون أمره ويحتاجون بقدره، ويقولون نحن واقفون مع مراد الله. نعم مع مراده الكوني لا الديني، ولا ينفعكم وقوفكم مع المراد الكوني، ولا يكون ذلك عذرا لكم عنده، إذ لو عذر بذلك لم يذم أحد من خلقه، ولم يعاقبه، ولم يكن في خلقه عاص ولا كافر، ومن زعم ذلك فقد كفر بالله وكتبه كلها وجميع رسله.

وبالله التوفيق. (شفاء العليل ص ٤٦٩).

### الفرق بين الكتابة والأمر والاثن والجهل الكوني والشرعية

وأما الكتابة فالكونية كقوله (كتب الله لأعلن أنا ورسلي) وقوله (ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون) وقوله (كتب عليه أنه من تولاه فإنه يضلها ويهديه إلى عذاب السعير) والشرعية الأممية كقوله (كتب عليكم الصائم) وقوله (حرمت عليكم أمهاتكم) إلى قوله (كتاب الله عليكم) وقوله

(وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس) فال الأولى كتابه بمعنى القدر. والثانية كتابة بمعنى الأمر.

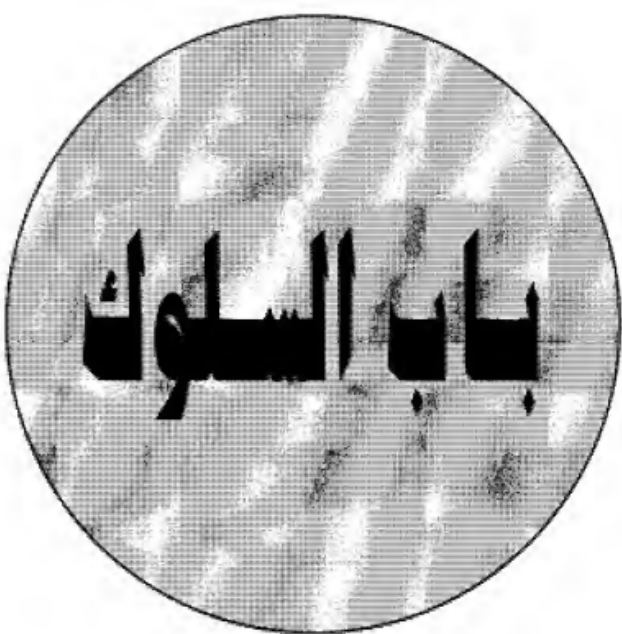
والأمر الكوني كقوله (إنما أمره إذا أراد شيء أن يقول له كن فيكون) وقوله (وما أمرنا إلا واحدة كلمح بالبصر) وقوله (وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها) فهذا أمر تقديري كوني لا أمر ديني شرعي، فإن الله لا يأمر بالفحشاء. والمعنى قضينا ذلك وقدرناه. وقالت طائفة: بل هو أمر ديني، والمعنى أمرناهم بالطاعة فخالفونا وفسقوا.

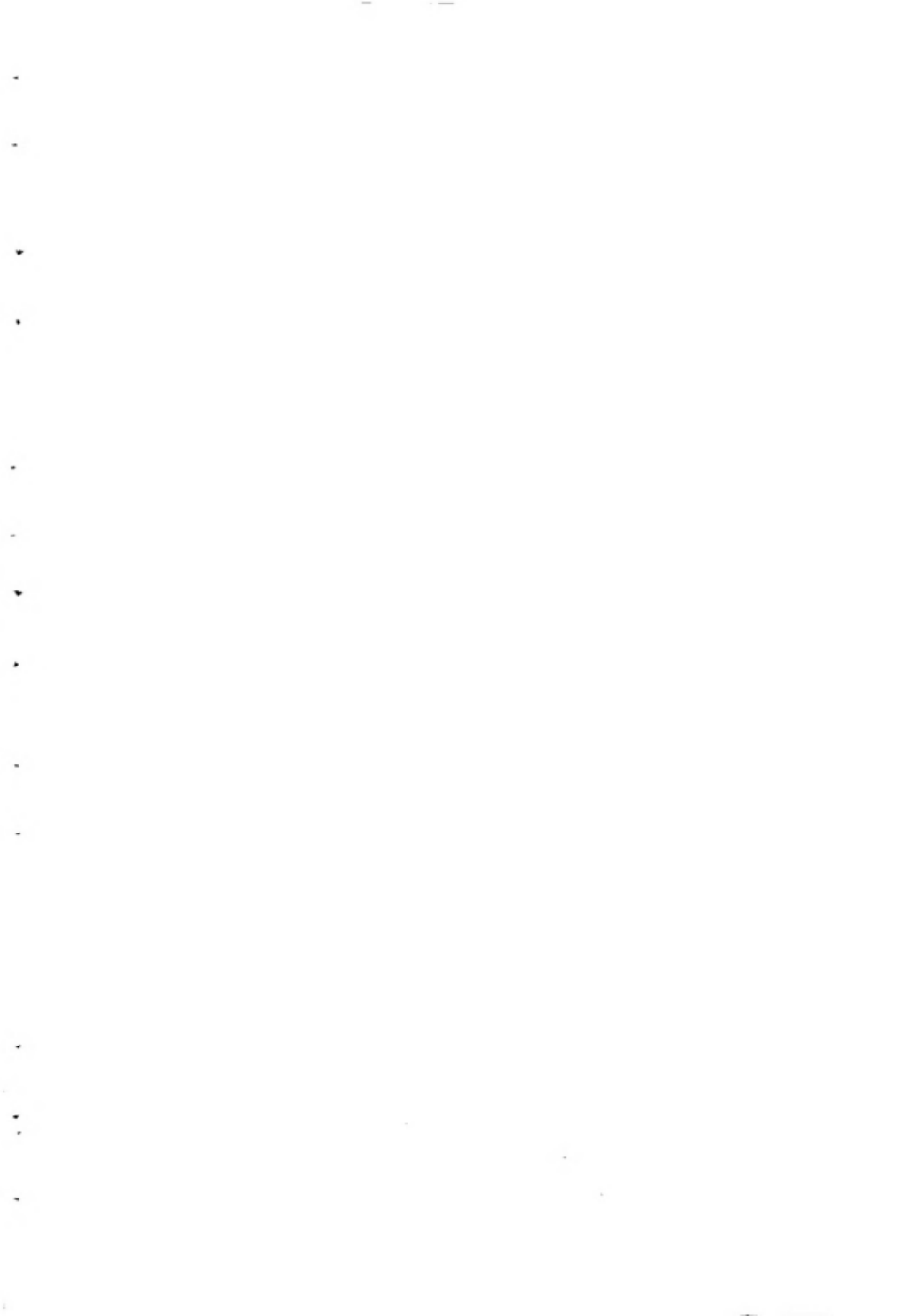
والقول الأول أرجح لوجه: أحدهما أن الأضمار على خلاف الأصل، فلا يصار إليه إلا إذا لم يمكن تصحيح الكلام بدونه. الثاني أن ذلك يستلزم اضماريين، أحدهما أمرناهم بطاعتنا، والثاني فخالفونا أو عصونا، ونحو ذلك. الثالث أن ما ما بعد الفاء في مثل هذا الترکيب هو المأمور به نفسه، كقولك: أمرته فعل وأمرته فقام وأمرته فركب. لا يفهم المخاطب غير هذا. الرابع أنه سبحانه جعل سبب هلاك القرية أمره المذكور. ومن المعلوم أن أمره بالطاعة والتوحيد لا يصلح أن يكون سبب الهلاك، بل هو سبب للنجاة والفوز، فإن قيل أمره بالطاعة مع الفسق هو سبب الهلاك، قيل هذا يبطل بالوجه الخامس، وهو أن هذا الأمر لا يختص بالترفرين، بل هو سبحانه يأمر بطاعته واتباع رسالته المترفرين وغيرهم، فلا يصح تخصيص الأمر بالطاعة بالترفرين، يوضحه الوجه السادس أن الأمر لو كان بالطاعة لكان هو نفس إرسال رسالته إليهم، ومعلوم أنه لا يحسن أن يقال أرسلنا رسالنا إلى مترفيها ففسقوا فيها، فإن الإرسال لو كان. إلى الترفرين لقال من عداهم نحن لم يرسلينا. السابع أن ارادة الله سبحانه لأهلاك القرية إنما يكون بعد إرسال الرسل إليهم وتنذيرهم، وإلا فقيل ذلك هو لا يريد أهلاكهم، لأنهم معذرون بعذلتهم، وعدم بلوغ الرسالة إليهم قال تعالى (وما كان ربكم ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون). فإذا أرسل الرسل فكذبواهم يوم أراد أهلاكها فأمر

رؤسائهما ومتربفيها أمراً فدرياً كونياً لا شرعاً دينياً بالفسق في القرية فاجتمع أهلها على تكذيبهم وفسق رؤسائهم، فحيثند جاءها أمر الله وحق عليها قوله بالهلاك. والمقصود ذكر الأمر الكوني والديني. ومن الدیني قوله (إن الله يأمر بالعدل والإحسان) وقوله (إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وهو كثير). وأما الإذن الكوني فك قوله تعالى «وما هم بضارين به من أحد إلا بإذن الله» أي بمشيئته وقدره.

وأما الدينى فك قوله «ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فباءذن الله» أي بأمره ورضاه وقوله «قل آرأيتم ما أنزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراماً وحللاً قل الله آذن لكم بهذا أم على الله تفتررون» وقوله «أم لهم شركاء وشرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله» وأما العمل الكوني فك قوله «إنا جعلنا في أنعاقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمون». وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً» وقوله «ويجعل الرجس على الذيب لا يعقلون» وقوله «والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً» وهو كثير.

وأما العمل الدينى فك قوله «ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا صلبة ولا حام» أي ما شرع ذلك ولا أمر به وإنما فهو مخلوق له واقع بقدره ومشيئته. (شفاء العليل ص ٤٦٧).





## الفرق بين الرفق والكسل والمداراة والماهنة

وفي الصحيح (أن الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف). وفيه أيضاً (من أعطى حظه من الرفق فقد أعطى حظه من الخير) فالرفق شيء والتوازي والكسل شيء فإذا التوازي يتناقل عن مصلحته بعد امكانها فيتقاعد عنها، والرفيق يتناقل في تحصيلها بحسب الامكان مع المطاوعة وكذلك المداراة صفة مدح والماهنة صفة ذم، والفرق بينهما أن المدارى يتناقل بصاحبها حتى يستخرج منه الحق أو يرده عن الباطل، والمادهنه يتناقل به ليقرره على باطله وبتركه على هواه، فالمداراة لأهل الإيمان والماهنة لأهل النفاق، ولقد ضرب لذلك مثل مطابق وهو حال رجل به قرحة قد ألمته فجأة الطبيب المداوى الرفيق فتعرف حالها ثم أخذ في تلبيتها حتى إذا نضجت أخذ في بطها<sup>(١)</sup> برفق وسهولة، حتى إذا أخرج ما فيها وضع على مكانها من الدواء والمرهم ما يمنع فساده ويقطع مادته ثم تابع عليها بالمراهم التي تتبه اللحم ثم يذر عليها بعد نبات اللحم ما ينشف رطوبتها ثم يشد عليها الرباط ولم يزل يتابع ذلك حتى صلحت، والمادهنه قال لصاحبها: لا يأس عليك منها وهذه لا شيء فاسترها عن العيون بخرقة ثم إله عنها فلا تزال مادتها تقوى وتستحكم حتى عظم فسادها. (الروح ص ٣٤٦)

## الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق

إن خشوع الإيمان هو خشوع القلب لله بالتعظيم والإجلال والوقار والمهابة

(١) شعها.

والحياء فينكسر القلب لله كسرة ملائمة من الوجل والخجل والحب والحياء وشهود نعم الله وجنایاته هو فيخشى القلب لا محالة فيتبعة خشوع الجوارح وأما خشوع النفاق فيبدو على الجوارح تصنعاً وتكتلاً والقلب غير خاشع، وكان بعض الصحابة يقول أعود بالله من خشوع النفاق، قيل له وما خشوع النفاق؟ قال أن يُرى الجسد خاشعاً والقلب غير خاشع. فالخاشع لله عبدٌ قد خمدت نيرات شهوته وسكن دخانها عن صدره فانجلى الصدر وأشرق فيه نور العظمة فماتت شهوات النفس للخوف والوقار الذي حشى به وخدمت الجوارح وتوقر القلب واطمأن إلى الله وذكره بالسکينة التي نزلت عليه من ربها فصار مختبأ له والمختبأ المطمئن فإن الخبت من الأرض من اطمأن فاستنقع فيه الماء، فكذلك القلب المختبأ قد اطمأن كالبقعة المطمئنة من الأرض التي يجري إليها الماء فيستقر فيها، وعلامته أن يسجد بين يدي ربها اجلالاً له وذلاً وانكساراً بين يديه سجدة لا يرفع رأسه عنها حتى يلقاءه. وأما القلب المتكبر فإنه قد اهتز بتكبره عرباً فهو كبقعة رابية من الأرض لا يستقر عليه الماء فهذا خشوع الإيمان.

وأما التماوت وخشوع النفاق فهو حال عن تكفل اسكان الجوارح تصنعاً ومراءة ونفسه في الباطن شابة طرية ذات شهوات وارادات فهو يتخلص في الظاهر وحية الوادي وأسد الغابة رابض بين جنبيه ينتظر الفريسة (الروح ص ٣٤٨).

### الفروق بين شرف النفس والتيه

وأما شرف النفس فهو صيانتها عن الدنایا والرذائل والمطامع التي تقطع أعناق الرجال فيربأ بنفسه عن أن يلقاها في ذلك، بخلاف التيه فإنه خلف متولد بين أمرين أتعابه بنفسه وازدراءه بغيره فيتولد من هذين التيه والأول يتولد بين خلقين كريمين اعزاز النفس واقرامها وتعظيم مالكها وسيدها أن يكون عبده دني

وضيعا خسسا فيتولد من بين هذين الخلقين شرف النفس وصيانتها، وأصل هذا كله استعداد النفس وتهيئها وامداد ولبها ومولاها لها فإذا فقد الاستعداد والإمداد فقد الخير كله. (الروح ص ٣٤٨)

### الفرق بين الحمية والجفاء

فالحمية فطام النفس عن رضاع اللؤم من ثدي هو مصب الخبائث والرذائل والدنايا ولو عذر لبني وتهالك الناس عليه فإن لهم فطاماً تقطع معه الأكباد حسرات فلابد من الفطام فإن شئت عجل وأنت محمود مشكور. وإن شئت أخر وأنت غير مأجور. بخلاف الجفاء فإنه غلطة في النفس وقساوة في القلب وكثافة في الطبع يتولد عنها خلق يسمى الجفاء. (الروح ص ٣٤٨)

### الفرق بين التواضع والمهانة

أن التواضع يتولد من بين العلم بالله سبحانه ومعرفه أسمائه وصفاته ونوعت جلاله وتعظيمه ومحبته وإجلاله، ومن معرفته بنفسه وتفاصيلها وعيوب عمله وأفاتها، يتولد من بين ذلك كله خلق هو التواضع وهو انكسار القلب لله وخفض جناح الذي والرحمة بعياده فلا يرى له على أحد فضلا ولا يرى له عند أحد حقا بل يرى الفضل للناس عليه والحقوق لهم قلبه، وهذا خلق إنما يعطيه الله عز وجل من يحبه ويكرمه ويقربه.

وأما المهانة : فهي الدناءة والخسدة وبذل النفس وابتذالها في نيل حظوظها وشهواتها كتواضع السفل في نيل شهواتهم وتواضع المفعول به للفاعل وتواضع طالب كل حظ من يرجوا نيل حظه منه فهذا كله ضعة لا تواضع والله سبحانه يحب التواضع ويبغض الضعف والمهانة : وفي الصحيح عنه عليه السلام (أوحى إلى أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ولا يبغى أحد على أحد) والتواضع المحمود على نوعين :

النوع الأول : تواضع العبد عند أمر الله امثلاً وعند نهيه اجتناباً فإن النفس طلب الراحة تتلاً في أمره فيبدو منها نوع اباء وشراط هرباً من العبودية وتنبت عند نهيه طلباً للظرف بما منع منه فإذا وضع العبد نفسه لأمر الله ونهيه فقد تواضع للعبودية .

النوع الثاني : تواضعه لعظمة الرب وجلاله وخصوصه لعزته وكيرياته فكلما شمحت نفسه ذكر عظمة الرب تعالى وتفرده بذلك وغضبه الشديد على من نازعه ذلك فتواضع إلية نفسه وانكسر لعظمة الله قلبه واطمأن لهيبته وأختب لسلطانه، فهذا غاية التواضع وهو يستلزم الأول من غير عكس والتواضع حقيقة من رزق الأمرين والله المستعان . (الروح ص ٣٤٩)

**الفرق بين القوة في أمر الله والهلو في الأرض وفي الحمية لله والحمية للنفس**  
وذلك القوة في أمر الله هي من تعظيمه وتعظيم أوامره وحقوقه حتى يقيمهما لله والهلو في الأرض هو من تعظيم نفسه وطلب تفردها بالرياسة ونفذ الكلمة سواء عز أمر الله أو هان بل إذا عارضه أمر الله وحقوقه ومرضاته في طلب علوه لم تلتفت إلى ذلك وأهدره وأماته في تحصيل علوه .

وذلك الحمية لله والحمية للنفس ، فال الأولى يثيرها تعظيم الأمر والأمر . والثانية يثيرها تعظيم النفس والغضب لقوات حظوظها فالحمية لله أن يحمي قلبه له من تعظيم حقوقه وهي حال عبد قد أشراق على قلبه نور سلطان الله فامتلاً قلبه بذلك النور فإذا غضب فإنما يغضب من أجل نور ذلك السلطان الذي ألقى على قلبه وكان رسول الله ﷺ إذا غضب احمرت وجنتاه وبدا بين عينيه عرق يدره الغضب ولم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله .

وروي زيد بن أسلم عن أبيه أن موسى بن عمران عليهما السلام كان إذا غضب اشتعلت

فلنسوته ناراً وهذا بخلاف الحمية للنفس فإنها حرارة تهيج من نفسه لفوات حظها أو طلبه فإن الفتنة في النفس والفتنة هي الحرير والنفس ملتبة بنار الشهوة والغضب فإنما هما حرارتان تظهران على الأركان حرارة من قبل النفس المطمئنة أثارها تعظيم حق الله وحرارة من قبل النفس الأمارة أثارها استشعار فوت الحظ.

(الروح ص ٣٤٩ - ٣٥٠)

### الفرق بين الجواد والمسرف

أن الجواد حكيم يضع العطاء مواضعه والمسرف مبذر وقد يصادف عطاوه مواضعه وكثيراً لا يصادفه وايضاً ذلك أن الله سبحانه بحكمته جعل في المال حقوقاً وهي نوعان :

حقوق موظفة وحقوق ثابتة (فالحقوق الموظفة) كالزكاة والنفقات الواجبة على من تلزم نفقة.

والثابتة : حق الضيف ومكافأة المهدى وما وقى به عرضه ونحو ذلك فالجواد يتوكى بما له أداء هذه الحقوق على وجه الكمال طيبة بذلك نفسه راضية مؤملة للخلف في الدنيا والثواب في العقبى فهو يخرج بذلك بسماحة قلب وسخاوة نفس وانشراح صدر بخلاف المبذر فإنه يبسط يده في ماله بحكم هوا وشهوته جزافاً لا على تقدير ولا مراعاة مصلحة وان اتفقت له فالأول بمنزلة من بذر حبة في الأرض شتت وتوكى بذرها مواضع المغل والانبات فهذا لا يعد مبذراً ولا سفيها.

والثاني : بمنزلة من بذر حبة في سباخ وعزاز (١) من الأرض وأن اتفق بذرها في محل النبات بذرها بذراً متراكماً بعضه على بعض ، فذلك المكان البذر فيه ضائع معطل وهذا المكان بذراً متراكماً بعضه على بعض ، فذلك يحتاج أن يقمع

(١) الأرض الصلبة.

بعض زرعه ليصلح الباقى ولئلا تضعف الأرض عن تربيته والله سبحانه هو الجواد على الاطلاق بل كل موجود في العالم العلوى والسفلى بالنسبة إلى وجوده أقل من قطرة في بحار الدنيا وهي من جوده ومع هذا فإنما ينزل بقدر ما يشاء وجوده لا ينافي حكمته ويضع عطاوه مواضعه وإن خفى على أكثر الناس أن تلك مواضعه فالله يعلم حيث يضع فضله وأى الحال أولى به. (الروح ص ٣٥١-٣٥٠).

### الفرق بين المهابة والكبر :

أن المهابة أثر من امتلاء القلب بعظمة له ومحبته واجلاله فإذا إمتلاء القلب بذلك حل فيه النور ونزلت عليه السكينة وأليس رداء الهيبة فاكتسى وجهه الحلاوة والمهابة فأخذ بمجامع القلوب محبة ومهابة فحنت إليه الأقدة وقررت به العيون وأنسست به القلوب فكلامه نور، ومدخله نور، ومخرجه نور، وعلمه نور، وإن سكت علاه الوقار، وإن تكلم أخذ بالقلوب والأسماع.

وأما الكبر : فأثر من آثار العجب والبغى من قلب امتلاء بالجهل والظلم ترحلت منه العبودية، ونزل عليه المقت إلى الناس شرر ومشيه بينهم تختر ومعاملته لهم معاملة الاستئثار لا الايثار ولا الانصاف ذاهب بنفسه تباهى لا يبداء من لقيه بالسلام وإن رد عليه رأى أنه قد بالغ في الانعام عليه لا ينطق لهم وجهه ولا يسعهم خلقه ولا يرى لأحد عليه حق ويرى حقوقه على الناس ولا يرى فضلهم عليه ويرى فضله عليهم لا يزيداد من الله إلا بعدها ومن الناس إلا صغاراً أو بغضناً. (الروح ص ٢٥١).

### الفرق بين الصيانة والتكبر

أن الصائن لنفسه بمنزلة رجل قد لبس ثوباً جديداً نقى البياض ذا ثمن فهو يدخل

به على الملوك فمن دونهم فهو يصونه عن الوسخ والغبار والطبوخ وأنواع الأثار  
ابقاء على بياضه ونقاءه فتراه صاحب تغور وهروب من الموضع التي يخش منها  
عليه التلوث فلا يسمح بأثر ولا طبع ولا لوث يعلو ثوبه وإن أصابه شيء من ذلك  
على غرة بادر إلى قلبه وازالته ومحو أثره.

وهكذا الصائن لقلبه ودينه يجتنب طبوع الذنب وآثارها فإن لها في القلب  
طبوعاً وآثاراً أعظم من الطبوع الفاحشة في الثوب النقي البياض ولكن على  
العيون غشاوة أن تدرك تلك الطبوع ، فتراه يهرب من مظان التلوث ويحترس  
من الخلق ويتبعده من مخالطتهم مخافة أن يحصل لقلبه ما يحصل للثوب الذي  
يختلط الدباغين والذباخين والطباخين ونحوهم.

خلاف صاحب العلو وإن شابه هذا في تحرزه وتجنبه فهو يقصد أن يعلو  
رقباهم و يجعلهم تحت قدمه ، فهذا لون وذاك لون . (الروح ص ٣٥٢)

### الفرق بين الشجاعة والجرأة

أن الشجاعة من القلب هي ثباته واستقراره عند المخاوف وهو خلق ينولد من  
الصبر وحسن الظن فإنه متى ظن الظفر وساعدته الصبر ، ثبت كما أن الجن ينولد  
من سوء الظن ووسوسة النفس بالسوء وهو ينشاء عن الرئة فإذا ساء الظن  
ووسوست النفس بالسوء انتفخت الرئة فزاحت القلب في مكانه وضيق عليه  
حتى أزعجه في مستقرة فأصابه الزلزال والاضطراب لازعاج الرئة له  
وتضيقها عليه ولهذا جاء في حديث عمرو بن العاص الذي رواه أحمد وغيره عن  
النبي صلى الله عليه وآله وسلم : (شر ما في المرء جبن خالع وشح هالع) فسمى  
الجبن خالعاً لأنه يخلع القلب عن مكانه لانتفخ السحر وهو الرئة كما قال أبو جهل  
لعتبة بن ربيعة يوم بدر انتفخ سحرك ، فإذا زال القلب عن مكانه ضاع تدبير  
العقل فظهر الفساد على الجوارح فوضعت الأمور على غير مواضعها فالشجاعة

حرارة القلب وغضبه وقيامه وانتسابه وثباته فإذا رأته الأعضاء كذلك أعانته فإنها خدم له وجنود كما أنه إذا ولت سائر جنوده. وأما الجرأة فهي اقدام سبعة قلة المبالغة وعدم النظر في العاقبة بل تقدم النفس في غير موضع الاقدام يعرضه عن ملاحظة العارض فيما عليها وإما لها. (الروح ص ٣٥٣).

### الفرق بين الحزم والجبن

الحازم هو الذي قد جمع عليه همه واراداته وعقله وزن الأمور بعضها بعض فأعد لكل منها قرنه، ولفظة الحزم تدل على القوة والإجماع ومنه حزمه الحطيب فحازم الرأي هو الذي اجتمع له شؤون رأيه وعرف منها خير الخيرين وشر الشررين فأحجم في موضع الاحجام رأياً وعقلأً جيناً ولا ضعفاً.

العجز الرأي مضياع لفرصته حتى إذا فات أمر عاتب القدرا

(الروح ٣٥٣)

### الفرق بين الاقتصاد والشح

أن الاقتصاد خلق محمود يتولد من خلقين عدل وحكمة فالعدل في المنع والبذل وبالحكمة يضع كل واحد منها موضعه الذي يليق به فيتوارد من بينهما الاقتصاد وهو وسط بين طرفين مذمومين كما قال تعالى (ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً) وقال تعالى (والذين إذا أنفقوا لم يسرقوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً) وقال تعالى (وكلوا واسربوا ولا تسرفوا).

وأما الشح : فهو خلق ذميم يتولد من سوء الظن وضعف النفس ويمده وعد الشيطان حتى يصير هلعاً والهلع شدة الحرص على الشيء والشره به فيتوارد عنه المنع لبدله والجزع لفقده كما قال تعالى (إن الإنسان خلق هلوعاً. إذا مسه الشر

جزوعاً. وإذا مسه الخير منوعاً). (الروح ٣٥٣).

### الفرق بين الاحتراز وسوء الظن

أن المحترز بمنزلة رجل قد خرج بماله ومركتبه مسافراً فهو يحترز بجهده من كل قاطع للطريق وكل مكان يتوقع منه الشر وكذلك يكون مع التأهب والاستعداد وأخذ الأسباب التي بها ينجو من المكروه، فالمحترز كالمتسلح المتدرع الذي قد تأهب للقاء عدوه، وأعد له عدته فهمه في تهيئة أسباب النجاة، ومحاربة، عدوه قد أشغلته عن سوء الظن به وكلما ساء به الظن أخذ في أنواع العدة والتأهب.

وأما سوء الظن : فهو امتلاء قلبه بالظنون السيئة بالناس حتى يطفع على لسانه وجوارحه، فهم معه أبداً في الهمز واللمز والطعن والعيب والبغض ببغضهم ويبغضونه، ويلعنهم ويلعنونه، ويحذرهم ويحذرون منه، فلاإلهم يخالطهم ويحتزرون منهم، والثاني يتتجنبهم ويتحققه أذاهم، الأول داخل فيهم بالنصيحة والإحسان مع الاحتراز ، والثاني خارج منهم مع الغش والدغل والبغض . (الروح ٣٥٤).

### الفرق بين الفراسة والظن

إن الظن يخطيء ويصيب وهو يكون مع ظلمة القلب ونوره وطهارته ونجاسته ولهذا أمر الله تعالى باجتناب كثير منه وأخبر أن بعضه أثم .

وأما الفراسة : فأثنى على أهلها ومدحهم في قوله تعالى (ان في ذلك لآيات للمتوسمين) قال ابن عباس رضي الله عنه وغيره أى للمتفرسين وقال تعالى (يحسينهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم) وقال تعالى (ولو نشاء لأريناكم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم في لحن القول) فالفراسة الصادقة لقلب قد تظهر وتصفي وتنزه عن الأدناس وقرب من الله فهو ينظر بنور الله الذي جعله

في قلبه . وفي الترمذى وغيره من حديث أبي سعيد قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآلـه وسلم (اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله) .

و هذه الفراسة نشأت له من قربة من الله فإن القلب إذا قرب من الله انقطعت عنه معارضات السوء المانعة من معرفة الحق وادراكه وكان تلقىه من مشكاة فراسة من الله بحسب قربه منه وأضاء نه النور بقدر قربه فرأى في ذلك النور مالم يره البعيد والمحجوب .

كما ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم فيما يروي عن ربه عز وجل أنه قال : ما تقرب إلى عبدي بمثل ما افترضته عليه ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالتوافق حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها فني يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي ، فأخبر سبحانه أن تقرب عبده منه يفده محبته له فإذا أحبه قرب من سمعه وبصره ويده ورجله فسمع به وأبصر به وبطش به ومشي به فصار قلبه كالمرأة الصافية تبدو فيها صور الحقائق على ماهي عليه فلا تكاد تخطي له فراسة فإن العبد إذا أبصر بالله أبصر الأمر على ما هو عليه فإذا سمع بالله سمعه على ما هو عليه ، وليس هذا من علم الغيب بل علام الغيب قذف الحق في قلب قريب مستبشر بنوره غير مشغول بنقوش الأباطيل والخيالات والوساوس التي تمنعه من حصول صور الحقائق فيه وإذا غلب على القلب النور فاض على الأركان وبادر من القلب إلى العين فكشف بعين بصره بحسب ذلك النور وقد كان رسول الله صلى الله عليه وآلـه وسلم يرى أصحابه في الصلاة وهم خلفه كما يراهم وهم أمامه ، ورأى بيت المقدس عيانا وهو بمكة ، ورأى قصور الشام ، وأبواب صنعاء ، ومدائن كسرى وهو بالمدينة يحفر الخندق ، ورأى أمراءه بموته وقد أصيбوا وهو بالمدينة ، ورأى النجاشي بالحبشة لما مات

وهو بالمدينة فخرج إلى المصلى فصلى عليه، ورأى عمر سارية بنهاوند من أرض فارس هو وعساكر المسلمين وهو يقاتلون عدوهم فناداه ياسارية الجبل، ودخل عليه نفر من مذحج فيهم الأشتر النخعي فصعد فيه البصر وصوبه وقال أيهم هذا؟ قال مالك بن الحارث فقال ماله قاتله الله (إني لأرى للMuslimين منه يوما عصيما) ودخل عمرو بن عبيد على الحسن فقال هذا سيد الفتى إن لم يحدث . وقيل إن الشافعي ومحمد بن الحسن جلسا في المسجد العرام فدخل رجل فقال محمد أنت فرس أنه نجار ، فقال الشافعي أنت فرس أنه حداد ، فسألاه فقال كنت حدادا وأنا اليوم انجر ، ودخل أبو الحسن البوسنجي والحسن الحداد على أبي القاسم المناوي يعودانه فاشترى في طريقهما بنصف درهم تفاحاً نسيئة فلما دخل عليه قال ما هذه الظلمة؟ فخرج و قال ما علمنا لعل هذا من قبل ثمن التفاح فأعطيها الثمن ثم عادا إليه وقع بصره عليهما فقال يمكن الإنسان أن يخرج من الظلمة بهذه السرعة؟ أخبراني عن شأنكم فأخبراه بالقصة فقال نعم كان كل واحد منكم يعتمد على صاحبه في إعطاء الثمن والرجل مستح منكما في التقاضي ، وكان بين أبي زكريا النخعي وبين امرأة سبب قبل توبته فكان يوماً واقفاً على رأس «أبي عثمان الحيري ففك في شأنها فرفع أبو عثمان إليه رأسه وقال لا يستحي ، وكان شاه الكرمانى جيد الفراسة لا يخطئ فراسته وكان يقول من غض بصره عن المحرم وأمسك نفسه عن الشهوات وعمر باطنه بدوام المراقبة وظاهره باتباع السنة وتعود أكل الحال لم تخطي فراسته ، وكان شاب يصاحب الجنيد يتكلم على الخواطر فذكر للجنيد فقال إيش هذا الذي ذكر لي عنك؟ فقال له أعتقد شيئاً ، فقال له الجنيد أعتقدت فقال الشاب أعتقدت كذا وكذا فقال الجنيد لا ، فقال فأعتقد ثالثاً قال أعتقدت قال الشاب هو كذا أعتقدت كذا وكذا فقال الجنيد لا ، قال فأعتقد ثالثاً قال أعتقدت قال الشاب هو كذا وكذا قال لا ، فقال الشاب هذا عجب أنت صدوق وأنا أعرف قلبي ، فقال الجنيد

صدقت في الأولى والثانية والثالثة لكن أردت أن أمحنك هل يتغير قلبك؟<sup>(١)</sup>

وقال أبو سعيد الخراز دخلت المسجد الحرام فدخل فقير عليه خرقان يسأل شيئاً فقلت في نفسي مثل هذا كلُّ على الناس ، فنظر إلي وقال : (اعلموا أن الله يعلم ما في أنفسكم فاحذر) قال فاستغفرت في سري فنادني وقال : (وهو الذي يقبل التوبة عن عباده) <sup>(٢)</sup> وقال إبراهيم الخواص كنت في الجامع فأقبل شاب طيب الرائحة حسن الوجه حسن الحرمة فقلت لأصحابنا يقع لي أنه يهودي ! فكلهم كره ذلك فخرجت وخرج الشاب ثم رجع اليهم فقال إيش قال الشيخ في ؟ فاحتسموه فألح عليهم فقالوا قال إنك يهودي فجاء فأكب على يدي فأسلم فقلت ما السبب ؟ فقال نجد في كتابنا أن الصديق لا تخطئ فراسته فقلت أمحنك المسلمين فتأملتهم .

فقلت : إن كان فيهم صديق ففي هذه الطائفة قلبست عليكم ، فلما اطلع هذا الشيخ على وترستني علمت أنه صديق .

وهذا عثمان بن عفان دخل عليه رجل من الصحابة ، وقد رأى امرأة في الطريقة فتأمل محسنها ، فقال له عثمان : يدخل أحدكم وأثر الزنا ظاهر على عينيه فقلت : أوحى بعد رسول الله صلى الله عليه وآلها وسلم ؟ فقال لا ولكن تبصرة وبرهان وفراسة صادقة .

فهذا شأن الفراسة وهي نور يقذفه الله في القلب فيخطر له الشيء فيكون كما خطر له وينفذ إلى العين فيرى مالا يراه غيره .

### الفرق بين الهدية والرسوة

والفرق بين الهدية والرسوة وان اشتباها في الصورة اختلفا في القصد ، فإن

(١) هذه التقصص يبني على عدم الالتفات إليها لأنها تناقض قوله تعالى «يعلم خاتمة الأعün ومانعفي الصدور» .

(٢) ممكن تدريجها على أن الشيخ نظر إلى الفقير نظرة إحتقار ثم عندما تلا الفقير الآية تغيرت نظرة الشيخ إلى نظرة ندم .

الراشى قصده بالرشوة التوصل إلى ابطال حق أو تحقيق باطل فهذا الراشى الملعون على لسان رسول الله صلى الله وآلله وسلم فإن رشا لدفع الظلم عن نفسه اختص المرتى وحده باللعن.

وأما المهدى فقصده استجلاب الموده والمعرفة والاحسان فإن قصد المكافأة فهو معاوض وأن قصد الربح فهو مستكثر . (الروح ٣٥٨)

### الفرق بين الصبر والقسوة

والفرق بين الصبر و القسوة : أن الصبر خلق كسبى يتألف به العبد وهو جس النafs عن الجزع والهلع والتشكى ، فيحبس النفس عن التسخط واللسان عن الشكوى والجوارح عمما لا ينبعى فعله وهو ثبات القلب على الاحكام القدريه والشرعية . وأما القسوة فيبس في القلب يمنعه من الانفعال وغلظه تمنعه من التأثر بالتوازل فلا يتأثر لغلظته وقساوته لا لصبره واحتماله وتحقيق هذا ان القلوب ثلاثة : قلب قاس : غليظ بمنزلة اليد اليابسة . وقلب مائع : رقيق جدا فالاول لا ينفع بمنزلة الحجر . والثانى بمنزلة الماء وكلاهما ناقص وأصح القلوب (القلب الرقيق) الصافي الصلب فهو يرى الحق من الباطل بصفائه ويقبله ويؤثره برقته ويحفظه ، ويحارب عدوه بصلابته (وفي الاثر القلوب آنية الله في أرضه فأحبها اليه ارقها وأصلبها واصفها) وهذا القلب الزجاجي فإن الزجاجة جمعت الأوصاف الثلاثة ، وابغض القلوب إلى الله القلب القاسي قال تعالى : (ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة) وقال تعالى (ليجعل ما يلقى الشيطان فتنه للذين في قلوبهم مرض والقاسيه قلوبهم) فذكر القلوب المنحرفين عن الاعتدال هذا بمرضه وهذا بقسوته وجعل القاء الشيطان فتنه لاصحاب هذين القلوبين ورحمه لاصحاب القلب الثالث ، وهو القلب الصافي الذي ميز بين القاء الشيطان والقاء الملك بصفائه وقبل الحق بإخباراته ورقته وحارب النفوس المبطله بصلابته وقوته

فقال تعالى عقب ذلك (وليعلم الذين اتوا العلم انه الحق من ربكم فيومنوا به فتخبت له قلوبهم وإن الله لهادي الذين أمنوا إلى صراط مستقيم). (الروح ٣٥٨-٣٥٩).

### الفرق بين العفو والذل

والفرق بين العفو والذل : أن العفو اسقاط حقك جودا وكرما واحسانا مع قدرتك على الانتقام فتؤثر الترك رغبة في الاحسان ومكارم الاخلاق بخلاف الذل فإن صاحبه يترك الانتقام عجزا وخوفا ومهانه نفس . فهذا مذموم غير محمود ولعل المقص بالحق أحسن حالا منه قال تعالى (والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون) فمدحهم بقوتهم على الانتصار لنفسهم وتقاضيهم منها حتى إذا قدروا على من بغي عليهم وتمكنوا من استيفاء ما لهم ندبهم إلى الخلق الشريف من العفو والصفح فقال (وجزاء سيئة سيئة مثلها فمن عفا واصلح فأجره على الله أنه لا يحب الظالمين) فذكر المقامات الثلاثة العدل وأيابه والفضل وندب اليه ، والظلم وحرمه . (الروح ٣٦٠-٣٥٩).

### الفرق بين سلامة القلب والبله والغفلة

والفرق بين سلامة القلب والبله والغفلة ان سلامة القلب تكون من عدم اراده الشر بعد معرفته فيسلم قلبه من ارادته وقصده لا من معرفته به وهذا بخلاف البليه والغفلة فإنها جهل وقلة معرفة .

وهذا لا يحمد اذ هو نقص وإنما يحمد الناس من هو كذلك لسلامتهم منه والكمال ان يكون القلب عارفا بتفاصيل الشر سليما من ارادته قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه لست بخوب ولا يخدعني الخبر وكان عمر أعلم من أن يخدع ، وأورع من أن يخدع وقال تعالى (يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم) فهذا هو السليم من الآفات التي تعتري القلوب المريضة من مرض الشبه التي توجب اتباع الظن ومرض الشهوة التي توجب اتباع ما تهوى الانفس فالقلب السليم الذي سلم من هذا ومن هذا . (الروح ٣٦٢، ٣٦٣).

## الفرق بين الثقة والغرة

والفرق بين الثقة والغرة : ان الثقة سكون يستند إلى ادله وامارات سكن القلب إليها فكلما قويت تلك الأمارات قويت واستحكمت ولا سيما على كثرة التجارب وصدق الفراسة واللطفة كأنها والله أعلم من الوثاق وهو الرباط فالقلب قد ارتبط بمن وثق به توكلًا عليه وحسن ظن به فصار في وثاق محبته ومعاملته والاستناد إليه والاعتماد عليه فهو في وثاق العبودية فلم يبق له مفرع في التواب و لا ملجأ غيره ويسير عدته وشدة وذخيرته في نوابه وملجاه في نوازله ومستعنة في حوائجه وضروراته .

وأما الغرة : فهي حال المغتر الذي غرته نفسه وشيطانه وهوه وأمله الخائب الكاذب بربه حتى اتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني والغرور ثقتك بمن لا يوثق به وسكونك إلى من لا يسكن إليه ورجاؤك النفع من محل الذي لا يأتي بخير كحال المغتر بالسراب قال تعالى : (والذين كفروا أعملهم كسراب بقيعة يحسبه الظمان ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب) وقال تعالى في وصف المغترتين : (قل هل ننذلكم بالاخسرى ا عملاً الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً) وهؤلاء إذا انكشف الغطاء وثبتت حقائق الأمور علموا أنهم لم يكونوا على شيء (وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحسبون) وفي أثر معروف إذا رأيت الله سبحانه يزيدك من نعمه وأنت مقيم على معصيته فاحذر فإنما هو استدراج يستدرجك به وشاهد هذا في القرآن في قوله تعالى : (فَلَمَّا نَسَا مَا ذَكَرُوا بِهِ فَقَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرَحُوا بِمَا أَتَوْا أَخْذَنَاهُمْ بَعْنَةً فَلَيْسُوا هُمْ مُبْلِسُونَ) وهذا من اعظم الغرر ان تراه يتابع عليك نعمه وأنت مقيم على ما يكره فالشيطان موكل بالغرور ، وطبع النفس الامارة الاغترار فإذا اجتمع الرأى والبغى والشيطان الغرور والنفس المغترة لم

يقع هناك خلاف ، فالشياطين غروا المغتررين بالله واطمعواهم مع اقامتهم على ما يسخط الله ويغضبه في عفة وتجاوزه وحدثوهم بالتوبة لسكن قلوبهم ثم دافعواهم بالتسويف حتى هجم الأجل فاخذوا على اسوأ احوالهم قال تعالى : (وَغَرَّنَكُمْ  
الْأَمَانِيْ حَتَّى جَاءَ امْرُ اللَّهِ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ الْغَرُورِ) وقال تعالى (يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ وَعَدَ اللَّهُ حَقًّا فَلَا تَغْرِبُنَّكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغْرِبُنَّكُمُ اللَّهُ الْغَرُورُ) واعظم الناس غرورا  
بربه من اذا مسه الله برحمة منه وفضل (قال هذى لي) اي انا اهله وجدير به  
ومستحق له ثم قال : (وَمَا أَظْنَنَ السَّاعَةَ قَائِمَةً) فظن أنه لما اولاده من النعم مع كفره  
بالله ثم زاد في غروره فقال : (وَلَئِنْ رَجَعْتَ إِلَى رَبِّيْ أَنْ لَيْ عَنْهُ لِلْحَسْنِيْ) يعني  
الجنة والكرامة فكذا تكون الغرة بالله فالغتر بالشيطان مفتر بوعوده وامانيه وقد  
ساعدته اعتراره بدنياه ونفسه فلا يزال كذلك حتى يتردى في ابار الهالك .  
(الروح - ٣٦٣ - ٣٦٤)

### الفرق بين الرجاء والتمني

والفرق بين الرجاء والتمني : ان الرجاء يكون مع بذل الجهد واستفراط الطاقة في الإتيان بأسباب الظفر والفوز . والتمني حديث النفس بحصول ذلك مع تعطيل الاسباب الموصى اليه قال تعالى : (أَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللَّهِ) فطوى سبحانه بساقى الرجاء إلا عن هولاء .  
وقال المغترون : ان الذين ضيعوا أوامرهم وارتکبوا نواهيه واتبعوا ما اسخنه  
وتجنبوا ما يرضيه أولئك يرجون رحمته ، وليس هذا بيدع من غرور النفس  
والشيطان لهم فالرجاء بعد قد امتلا قلبه من الإيمان بالله واليوم الآخر فمثل بين  
عيينيه ما وعد الله تعالى من كرامته وجناته امتد القلب مائلاً إلى ذلك شوقا اليه  
وحرصا عليه فهو شبيه بما لد عنقه إلى مطلوب قد صار نصب عينيه . وعلامة  
الرجاء الصحيح ان الراجي يخاف فوت الجنة وذهاب حظه منها بترك ما يخاف

ان يحول بيته وبين دخولها فمثلاً مثل رجل خطب امرأة كريمه في منصب وشرف إلى اهلها فلما آن وقت العقد واجتماع الاشراف والاكارب واتيان الرجل إلى الحضور أعلم عشيه ذلك اليوم ليتأهب للحضور فتراء المرأة واكابر الناس فأخذ في التأهيب والتزيين والتجميل فأخذ من فضول شعره وتنظيف وتطيب ولبس أجمل ثيابه وأتى تلك الدار متقياً في طريقة كل وسخ وأثر يصيبه أشد تقوى حتى الغبار والدخان وما هو دون ذلك، فلما وصل إلى الباب رحب به ربها ومكن له في صدر الدار على الفرس والوسائد ورمقته العيون وقصد بالكرامة من كل ناحية فلو أنه ذهب بعد أن أخذ هذه الزينة فجلس في المقابل وتمرغ عليها واتماعك بها وتلطخ في بدنها وثيابه عليها من عذرة ودخل ذلك في شعره وبشره وثيابه فجاء على ذلك الحال إلى تلك الدار وقصد دخولها للوعد الذي سبق له لقام اليه البواب بالضرب والطرد والصياغ عليه والابعاد له من بابها وطريقها فرجع متثيراً خاسئاً فالأول حال الراجي وهذا حال المتنمي. (الروح ٣٦٤ - ٣٦٥).

### الفرق بين التحدث بنعم الله والفخر بها

والفرق بين التحدث بنعم الله والفخر بها : أن المتحدث بالنعمه مخبر عن صفات ولها ومحض جوده واحسانه فهو مثن عليه باظهارها والتحدث بها شاكر له ناسراً لجميع ما أولاًه مقصوده بذلك اظهار صفات الله ومدحه والثناء عليه وبعث النفس على الطلب منه دون غيره وعلى صحبته ورجاله فيكون راغباً إلى الله باظهار نعمه ونشرها والتحدث بها . واما الفخر بالنعم : فهو ان يستطيل بها على الناس ويرىهم أنه أعز منهم وأكبر فيركب اعناقهم ويسعد قلوبهم ويستميلها إليه بالتعظيم والخدمة قال النعمان بن بشير : أن للشيطان مصالى<sup>(١)</sup> وفخوا ، وأن مصاليه وفخوه البطش بنعم الله والكبر على عباد الله ويفخر بعطيه الله والهون في غير ذات الله . (الروح ٣٦٨).

(١) جمع مصلحة وهو الشرك . اهـ هامش الروح .

## الفروق بين فرح القلب وفرح النفس

والفرق بين فرح القلب وفرح النفس ظاهر : فإن الفرح بالله ومعرفته ومحبته وكلامه من القلب قال تعالى (والذين آتيناهم الكتاب يفرحون بما أنزل اليك) فإذا كان أهل الكتاب يفرحون بالوحى فأولياء الله واتباع رسوله أحق بالفرح به وقال تعالى : (وإذا ما انزلت سورة فمنهم من يقول اياكم زادته هذه ايمانا فأما الذين امنوا فزادتهم ايمانا وهم يستبشرون) وقال تعالى (قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليرحوا هو خير مما يجمعون) قال ابو سعيد الخدري فضل الله القرآن ، ورحمته أن جعلكم من أهله . وقال هلال بن يساف فضل الله ورحمته الاسلام الذي هداكم اليه والقرآن الذي علمكم هو خير من الذهب والفضة الذي تجمعون . قال ابن عباس والحسن وقادة وجمهور المفسرين فضل الله الاسلام ورحمته القرآن ، فهذا فرح القلب وهو من الإيمان ويثاب عليه العبد فإن فرحة به يطال على رضاه بل هو فوق الرضا فالفرح بذلك على قدر محبته فإن الفرح إنما يكون بالظفر بالمحبوب وعلى قدر محبته ويفرح بحصوله له فالفرح بالله واسمائه وصفاته ورسوله وستته وكلامه محض الإيمان وصفة وليه وله عبودية وأثر في القلب لا يعبر عنه فابتهاج القلب وسروره وفرحه بالله واسمائه وصفاته وكلامه ورسوله ولقائه أفضل ما يعطاه بل هو جل عطاءيه ، والفرح في الآخره بالله ولقائه بحسب الفرح به ومحبته في الدنيا ، فالفرح بالوصول إلى المحبوب يكون على حسب قوة المحبه وضعيتها . فهذا شأن فرح القلب ، وله فرحة آخر وهو فرحة بما من الله به عليه من معاملته والإخلاص له والتوكيل عليه والثقة به وخوفه ورجائه به وكلما تمكنت في ذلك قوي فرحة وابتهاجه ، وله فرحة أخرى عظيمة الواقع عجيبة الشأن وهي الفرحة التي تحصل له بالتنوب فإن لها فرحة عجيبة لا نسبة لفرحة المعصية إليها ، فلو علم العاصي أن لذة التوبة وفرحتها تزيد على لذة المعصية وفرحتها

اضعافاً مضاعفة لبادر اليها اعظم من مبادرته إلى لذة المعصية. وسر هذا الفرح إنما يعلمه من علم فرح الرب تعالى بتوبة عبده أشد فرح يقدر، ولقد ضرب رسول الله ﷺ مثلاً ليس في انواع الفرح في الدنيا اعظم منه وهو فرح رجل قد خرج براحته التي عليها طعامه وشرابه في سفر فقدتها في أرض دوية مهلكة فاجتهد في طلبها فلم يجدها فيئس منها فجلس ينتظر الموت حتى إذا طلع البدار رأى في ضوئه راحلته وقد تعلق زمامها بشجرة فقال من شدة فرحة اللهم انت عبدي وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح فالله أفرح بتوبة عبده من هذا براحته. فلا ينكر ان يحصل التائب نصيب وافر من الفرح بالتوبة ولكن ها هنا امر يجب التنبه عليه وهو أنه لا يصل إلى ذلك إلا بعد ترحات ومضض ومحن لاتثبت لها الجبال فإن صبر ظفر بلذة الفرح وإن ضعف عن حملها ولم يصبر لها لم يظفر بشيء وآخر أمره فوات ما آثره من فرحة المعصية ولذاتها فيقوته الأمران وبحصل على ضد اللذة من الألم المركب من وجود المؤذى وفوت المحبوب فالحكم لله العلي الكبير.

وهاهنا فرحة اعظم من هذا كله وهي فرحته عند مفارقته الدنيا إلى الله إذا أرسل اليه بشروه بلقائه، وقال له ملك الموت : أخرجي أيتها الروح الطيبة كانت في الجسد الطيب ، أبشرني بروح وريحان ورب غير غضبان أخرجي راضية مرضيا عنك (يأيتها النفس المطمئنة ارجعني إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي) فلو لم يكن بين يدي التائب إلا هذه الفرحة وحدها لكان العقل يأمر بايثارها فكيف ومن بعدها أنواع الفرح منها صلاة الملائكة الذين بين السماء والأرض على روحه .

ومنها : فتح أبواب السماء لها وصلاة ملائكة السماء عليها وتشييع مقربيها لها إلى السماء الثانية فتفتح ويصلني عليها أهلها ويشيعها مقربوها هكذا إلى السماء السابعة فكيف يقدر فرحاها . وقد استؤذن لها على ربها ووليهما وحبيبهما فوقفت بين

يديه وأذن لها بالسجود ثم سمعته سبحانه يقول أكتبوا كتابه في عليين ثم يذهب به فيرى الجنة ومقدمة فيها وما أعد الله له ويلقى أصحابه وأهله فيستبشرون به ويفرحون به ويفرح بهم فرح الغائب يقدم على أهله فيجدهم على أحسن حال ويقدم عليهم بخير ما قدم به مسافر هذا كله قبل الفرح الأكبر يوم حشر الأجساد بجلوسة في ظل العرض وشربه من الحوض وأخذه كتابه بيمينه وتقل ميزانه وبياض وجهه واعطائه النور النام والناس في الظلمة وقطعة جسر جهنم بلا تعويق وانتهائه إلى باب الجنة وقد أزلفت له في الموقف وتلقى خزنتها له بالترحيب والسلام والبشارة وقدومه على منازله وقصوره وأزواجها وسراريه.

وبعد ذلك فرح آخر لا يقدر قدره. ولا يعبر عنه تلاشى هذه الأفراح كلها عنده وإنما يكون هذا لأهل السنة الصدقين ببرؤية ربهم تبارك وتعالى من فوقهم وسلامه عليهم وتکلیمه أيام ومحاضرته لهم.

ولیست هذه الفرحتات إلا  
فشر ما استطعت الساق واجهد  
لعلك أن تفوز بذى العطایا  
صم عن لذة حشیت بلاء  
للذات خلصن من البلايا  
ودع أمنیة ان لم تنهها  
للاتستبط وعدا من رسول  
فهذا الوعد أدنى من نعيم  
لذى الترھات في دار الرزايا  
مضى بالأمس لو وفقت رايا

(الروح ص ٣٦٨).

### الفرق بين رقة القلب والجزع

أن الجزع ضعف في النفس وخوف في القلب يمده شدة الطمع والحرص

ويتولد من ضعف الإيمان بالقدر وإلا فمتي علم أن المقدر كائن ولا بد كان الجزع عناء محضاً ومصيبة ثانية قال تعالى (ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير. لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما أتاكم) فمتي آمن العبد بالقدر وعلم أن المصيبة مقدرة في الحاضر والغائب لم يجزع ولم يفرح . ولا ينافي هذا رقة القلب فإنها ناشئة عن صفة الرحمة التي هي كمال والله سبحانه إنما يرحم من عباده الرحماء .

وقد كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أرق الناس قلباً وأبعدهم من الجزع ، فرقة القلب رأفة ورحمة وجزعه مرض وضعف ، فالجزع حال قلب مريض بالدنيا قد غشيه دخان النفس الأمارة فأخذ بأنفاسه وضيق عليه مسالك الآخرة . وصار في سجن الهوى والنفس وهو سجن ضيق الأرجاء مظلم المسالك فلانحصر القلب وضيقه يجزع من أدنى ما يصيبه ولا يحتمله فإذا أشرق فيه نور الإيمان واليقين بالوعد وأملاً من محبة الله واجلاله رق وصارت فيه الرأفة والرحمة فتراه رحيم القلب بكل ذي قربى ومسلم يرحم النملة في حجرها والطير في وكره فضلاً عنبني جنسه لهذا أقرب القلوب من الله قال أنس كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أرحم الناس باليهال ، والله سبحانه اذا أراد ان يرحم عبداً أسكن في قلبه الرأفة والرحمة وإذا أراد ان يعذبه نزع من قلبه الرحمة والرأفة وأبدلها بهما الغلظة والقسوة .

وفي الحديث الثابت لا تنزع الرحمة إلا من شقي ، وفيه من لا يرحم ، وفيه ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء ، وفيه أهل الجنة ثلاثة ذو سلطان مقطسط متصدق ورجل رحيم رقيق القلب بكل ذي قربى ومسلم ، وعفيف متعرف ذو عيال ، والصديق رضى الله عنه إنما فضل الأمة بما كان في قلبه من الرحمة العامة زيادة على الصديقة ولها ظهر أثرها في جميع مقاماته حتى في

الأساري يوم بدر واستقر الأمر على ما أشار به وضرب له عليه مثلاً بعيسيٍ وإبراهيم، والرب سبحانه وتعالى هو الرؤوف الرحيم وأقرب الخلق إليه أعظمهم رأفة ورحمة كما أن أبغضهم منه من اتصف بضد صفاته وهذا باب لا يلجه إلا الأفراد في العالم. (الروح ٣٧١).

### الفرق بين الموجدة والحق

أن الوجود الاحساس بالمؤلم والعلم به وتحرك النفس في رفعة فهو كمال. وأما الحقد فهو اضمار الشر وتوقعه كل وقت فمن وجدت عليه فلا يزيل القلب أثره.

وفرق آخر هو أن الموجدة لما ينالك منه، والحق لما يناله منك، فالموجدة وجود ما نالك من أذاء والحق توقع وجود ما يناله من المقابلة فالوجدة سرعة الزوال والحق يجيء مع ضيق القلب واستيلاء ظلمة النفس ودخانها عليه، بخلاف الموجدة فإنها تكون مع قوته وصلابته وقوه نوره واحساسه (الروح ص ٣٧٢).

### الفرق بين المنافسة والحسنة

أن المنافسة المبادرة إلى الكمال الذي تشاهد من غيرك فتنافسة فيه حتى تتحققه أو تجاوزه فهي من شرف النفس وعلو الهمة وكبير القدر قال تعالى (وفي ذلك فليتنافس المنافسون) وأصلها من الشيء النفيس الذي تتعلق به النفوس طلباً ورغبة فينافس فيه كل من النفسين الأخرى وربما فرحت إذا شاركتها فيه كما أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يتنافسون في الخير ويفرح بعضهم ببعض باشتراكهم فيه بل يحضر بعضهم بعضاً عليه مع تنافسهم فيه وهي نوع من المسابقة وقد قال تعالى (سابقوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض السماء والأرض) وكان عمر بن الخطاب يسابق اباه بكر رضي الله عنهما فلم يطير بسبقه أبداً فلما علم أنه قد استولى على الأمامية قال والله لا أسبايك إلى شيء أبداً وقال

والله ما سبقه إلى خير إلا وجدته قد سبقني إليه والمتفسان كعدين بين يدي سيدهما يتباريأن ويتنافسان في مرضاته ويتسابقان إلى محابه، فسيدهما يعجبه ذلك منها ويحثهما عليه وكل منها يحب الآخر ويحرضه على مرضاته سيده.

والحسد خلق نفس ذميمة وضيعة ساقطة فليس فيها حرص على الخير فلعجزها ومهانتها تحد من يكسب الخير والhammad ويغزو بها دونها ويتمنى أن لوفاته كسبها حتى يساويها في العدم كما قال تعالى (ودوا لو نكفرون كما كفروا فتكونون سواء) وقال تعالى (ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفارا حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق) فالحسود عدو للنعمه متمن زوالها عن المحسود كما زالت عنه هو والمنافس سابق النعمه متمن تمامها عليه وعلى من ينافس غيره أن يعلوا عليه ويحب لحاقه به أو مجاورته له في الفضل والحسود يحب انحطاط غيره حتى يساويه في النقصان وأكثر النفوس الفاضلة الخيرة تنتفع بالمنافسة فمن جعل نصب عينيه شخصا من أهل الفضل والسبق فنافسه انتفع به كثيرا فإنه يتتبه به ويطلب اللحاق به والتقدم عليه وهذا لا تذمه، وقد يطلق اسم الحسد على المنافسة المحمودة كما في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم (لا حسد إلا في اثنين رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل وأطراف النهار ورجل آتاه مالا فسلطه على هلكته في الحق) فهذا حسد منافسة وغبطة يدل على علو همة صاحبه وكبر نفسه وطلبها للتشبيه بأهل الفضل. (الروح ٣٧٣).

### الفرق بين الاحتياط والوسوسة

والفرق بين الاحتياط والوسوسة : أن الاحتياط الاستقصاء والبالغة في اتباع السنن وما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وأصحابه من غير غلو ومجاوزه ولا تقصير ولا تفريط فهذا هو الاحتياط الذي يرضاه الله ورسوله وأما الوسوسة فهي ابتداع ما لم تأت به السنن ولم يفعله رسول الله صلى الله عليه وآله

وسلم ولا أحد من الصحابة زاعماً أنه يصل بذلك إلى تحصيل المشروع وضيبيه كمن يحتاط بزعمه ويغسل أعضاءه في الوضوء فوق الثلاثة فيسرف في صب الماء في وضوئه وغسله ويصرح بالتلتفظ بنية الصلاة مراراً أو مرة واحدة ويغسل ثيابه مملاً يتيقن نجاسته احتياطاً ويرغب عن الصلاة في نعله احتياطاً إلى اضعاف هذا مما اتخذه الموسوسون ديناً وزعموا أنه احتياط وقد كان الاحتياط باتباع هدي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وما كان عليه أولى بهم فإنه الاحتياط الذي من خرج عنه فقد فارق الاحتياط وعدل عن سوء الصراط والاحتياط كل الاحتياط للخروج عن خلاف السنة ولو خالفت أكثر أهل الأرض بل كلامه . (الروح - ٣٧٩ - ٣٨٠)

### الفرق بين الاقتصاد والتغريط :

والفرق بين الاقتصاد والتغريط : إن الاقتصاد هو التوسط بين طرفى الإفراط والتغريط وله طرفان هما ضدان له تغصير ومجاوزة فالمقصود قد اخذ بالوسط وعدل عن الطرفين قال الله تعالى : (والذين إذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقروا وكان بين ذلك قواماً) وقال تعالى (ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط) وقال تعالى : (وكلوا واشربوا ولا تسرفوا) والذين كله بين هذين الطرفين بل الإسلام قصد بين الملل والسنّة قصد بين البدع ودين الله بين الغالي والجافي عنه وكذلك الاجتهاد هو بذل الجهد في موافقة الأمر والغلو مجاوزته وتعديه ، وما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزعتان فإما إلى غلو ومجاوزة وإما إلى تغريط وتغصير مما أفتنان لا يخلص منها في الإعتقاد والقصد والعمل الآمن مishi خلف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وترك أقوال الناس وآرائهم لما جاء به لا من ترك ما جاء به لا قولهم وآرائهم وهذا المرضان الخطيران قد استوليا على أكثربني آدم ولهذا حذر السلف منهمما أشد التحذير وخوفوا من بلي باحدهما بالهلاك

وقد يجتمعان في الشخص الواحد كما هو حال أكثر الخلق يكون مقصراً مفرطاً في بعض دينه غالباً متتجاوزاً في بعضه والمهدى من هدى الله. (الروح ٣٨١-٣٨٢).

### الفرق بين حب الرياسة وحب الإمارة للصورة إلى الله

والفرق بين حب الرياسة وحب الإمارة إلى الله هو الفرق بين تعظيم أمر الله والنصح له وتعظيم النفس والسعى في حظها فإن الناصح لله المعظم له والمحب له يحب أن يطاع ربه فلا يعصي وأن تكون كلمته هي العليا وأن يكون الدين كله لله وأن يكون العباد ممثلي لأوامره مجتبين نواهيه فقد ناصح الله في عبوديته وناصح خلقه في الدعوة إلى الله فهو الإمامة في الدين بل يسأل ربه أن يجعله للمتقين أاماً يقتدي به المتقون كما اقتدي هو بالمتقين فإذا أحب هذا العبد الداعي إلى الله أن يكون في أعينهم جليلاً وفي قلوبهم مهبياً واليهم حبيباً وأن يكون فيهم مطاعاً لكي يأتوا به ويقتدوا به الرسول على يده لم يضره ذلك بل يحمد عليه لأنه داع إلى الله يحب أن يطاع ويعبد ويوحد فهو يحب ما يكون عوناً على ذلك موصلاً إليه ولهذا ذكر سبحانه عباده الذين اختصهم لنفسه وأثني عليهم في تنزيله وأحسن جزاءهم يوم لقاءه فذكرهم بأحسن أعمالهم وأوصافهم ثم قال : (والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا فرة أعين واجعلنا للمتقين أاماً) فسألوه أن يقر أعينهم بطاعة أزواجهم وذرياتهم له سبحانه وأن يسر قلوبهم باتباع المتقين لهم على طاعته وعبوديته فإن الإمام والمؤمن متعاونان على الطاعة فإنما سألهما ما يعانون به المتقين على مرضاته وطاعته وهو دعوتهم إلى الله بالإمامية في الدين التي أساسها الصبر واليقين كما قال الله تعالى : (وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً لِلْمُتَّقِينَ) صبروا و كانوا بآياتنا يوقنون (وسألهما أن يجعلهم أئمة للمتقين هو سؤال أن يهدى بهم و يوقفهم و يمن عليهم بالعلوم النافعة والأعمال الصالحة ظاهراً وباطناً التي لا تتم الإمامة إلا بها وتأمل كيف نسبهم في هذه الآيات إلى اسمه الرحمن جل

جلاله ليعلم خلقه أن هذا إنما نالوه بفضل رحمته ومحض جوده ومنتها وتأمل كيف جعل جزاءهم في هذه السورة <sup>(١)</sup> الغرف وهي المنازل العالية في الجنة لما كانت الامامة في الدين من الرتب العالية بل من أعلى مرتبة بعطاها العبد في الدين كان جزاؤه عليها الغرفة العالية في الجنة.

وهذا بخلاف طلب الرئاسة فإن طلابها يسعون في تحصيلها لينالوا بها أغراضهم من العلو في الأرض وتعبد القلوب لهم وميلها إليهم ومساعدتهم لهم على جميع أغراضهم مع كونهم عاليين عليهم قاهرين لهم فترتب على هذا المطلب من المفاسد ما لا يعلمه إلا الله من البغي والحسد والطغيان والحقد والظلم والفتنة والحمية للنفس دون حق الله وعظيم من حقره الله واحتقار من اكرمه الله ولا تتم الرئاسة الدينية إلا بذلك ولا تناول إلا به وبأضعاقة من المفاسد والرؤساء في عمى عن هذا فإذا كشف الغطاء تبين لهم فساد ما كانوا عليه ولا سيما إذا حشروا في صور الذر يطؤهم أهل الموقف بأرجلهم اهانة لهم وتصغيرا كما صغروا أمر الله وحقروا عباده. (الروح ٣٧٤).

### الفرق بين النصيحة والتأنيم :

أن النصيحة احسان إلى من تناصحه بصورة الرحمة له والشفقة عليه والغيرة له وعليه فهو احسان محض يصدر عن رحمة ورقة ومراد الناصح بها وجه الله ورضاه والاحسان إلى خلقه فيتطلب في بذلك غاية التلطف ويتحمل أذى المتصوح ولأنمته ويعامله معاملة الطبيب العالى المشفع للمريض المشبع مرضًا وهو يتتحمل سوء خلقه وشراسته ونفرته ويتلطف في وصول الدواء إليه بكل ممكן فهذا شأن الناصح.

وأما المؤنث فهو رجل قصده التعبير والإهانة وذم من أنه وشتمه في صورة

(١) سورة الفرقان آية ٧٢، ٧٣.

النصح فهو يقول له يافاعل كذا وكذا يامستحقا للذم والإهانة في صورة ناصح مشفق ، وعلامة هذا أنه لو رأى من يحبه ويحسن اليه على مثل عمله هذا أو شر منه لم يعرض له ولم يقل له شيئاً ويطلب له وجوه العاذير فإن غلب قال وإنني ضمنت له العصمة والإنسان عرضة للخطأ ومحاسنه أكثر من مساوئه والله غفور رحيم ونحو ذلك فيا عجباً كيف كان هذا لمن يحبه دون من يبغضه وكيف كان خط ذلك منك التأنيب في صورة النصح وحظ هذا رجاء العفو والمغفرة وطلب وجوه العاذير .

ومن الفروق بين الناصح والمؤنب أن الناصح لا يعاديك إذا لم تقبل نصيحته وقال قد وقع أجري على الله قبلت أو لم تقبل ويدعو لك بظاهر الغيب ولا يذكر عيوبك ولا يبينها للناس والمؤنب بضد ذلك . (الروح ٣٨٢) .

### الفرق بين المبادرة والهجلة

إن المبادرة انتهاز الفرصة في وقتها ولا يتركها حتى إذا فانت طلبها لا يطلب الأمور في أدبارها ولا قبل وقتها بل إذا حضر وقتها بادر إليها ووثب عليها وثبت الأسد على فريسته فهو بمنزلة من يبادر إلىأخذ الثمرة وقت كمال نضجها وادراكها ، والعلة طلبأخذ الشيء قبل وقته فهو لشدة حرصه عليه بمنزلة من يأخذ الثمرة قبل أوان ادراكها . فالمبادرة وسط بين خلقين مذمومين أحدهما التفريط والاضاعة والثاني الاستعجال قبل الوقت ، ولهذا كانت العلة من الشيطان فإنها خفة وطيش وحدة في العبد تمنعه من التثبت والوقار والحلم وتوجب له وضع الأشياء في غير موضعها وتجلب عليه أنواعاً من الشرور وتمنعه أنواعها من الخير وهي قرين الندامة فقل من استعجل إلا ندم كما أن الكسل قرين الفوت والإضاعة . (الروح ٣٨٢) .

## الفرق بين الأخبار بالحال وبين الشكوى

الفرق بين الأخبار بالحال وبين الشكوى وأن اشتبهت صورتهما : أن الأخبار بالحال يقصد المخبر به قصداً صحيحاً من علم سبب إدانته أو الاعتذار لأخيه من أمر طلبه منه أو يحذر من الواقع في مثل ما وقع فيه فيكون ناصحاً باخباره له أو حمله على الصبر بالتأسي كما يذكر عن الأخفى أنه شكا إليه رجل شكوى فقال : يابن أخي لقد ذهب ضوء عيني كذا وكذا سنه فما أعلمت به أحداً ففي ضمن هذا الأخبار من حمل الشاكي على التأسي والصبر ما يثاب عليه المخبر وصورته الشكوى ولكن القصد ميز بينهما ، ولعل هذا قول النبي ﷺ ، لما قال عائشة : وارأساه ، فقال بل أنا وارأساه أي الواقع القوي بي أنا دونك فتأسي بي فلا تشتكى ، ويلوح لي فيه معنى آخر وهو أنها كانت حبيبة رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم بل كانت أحب النساء إليه على الإطلاق فلما اشتكى إليه رأسها أخبرها أن يمحبها من الألم مثل الذي بها وهذا غاية الموافقة من المحب ومحبوبة يتالم بتألمه ويسر بسروره حتى إذا آلمه عضو من أعضائه الم المحب ذلك العضو بعينه وهذا من صدق الحب وصفاء المودة فالمعنى الأول يفهم أنك لا تشتكى واصبرى في من الواقع مثل ما بك فتأسي بي في الصبر وعدم الشكوى .

والمعنى الثاني يفهم اعلامها بصدق محبته لها أي أنظري قوة محبتي لك كيف واسيتك في أملك ووجع رأسك فلم تكوني متوجعة وأنا سليم من الواقع بل يؤلمني ما يؤلمك كما يسرني ما يسرك كا قيل :

وأن أولى البرايا أن تواسيه عند السرور الذي واساك في الحزن

وأما الشكوى فالأخبار العاري عن القصد الصحيح بل يكون مصدره السخط وشكایة المبتلي إلى غيره فإن شكا إليه سبحانه وتعالى لم يكن ذلك شكوى بل استعطاف وتملق واسترحام له كقول أیوب (ربی إني مسني الضر وأنت أرحم

الراحمين) وقول يعقوب (إنما أشكو بثي وحزني إلى الله) وقول موسى (اللهم لك الحمد واليك المشتكى وأنت المستعان وبك المستغاث وعليك التكلان ولا حول ولا قوة إلا بك) وقول سيد ولد آدم (اللهم إليك أشكو ضعف قوتي وقلة حيلتي وهواني على الناس أنت رب المستضعفين وأنت ربى إلى من تكلني إلى بعيد يتوجهني أو إلى عدو ملكته أمري إن لم يكن بك على غضب فلا أبالي غير أن عافيتك أوسع لي أعود بنور وجهك الذي أشرقت به الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة أن يحل على غضبك أو أن ينزل بي سخطك لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك). فالشكوى إلى الله سبحانه لا تنافي الصبر بوجه فإن الله تعالى قال عن أيوب (إنا وجدناه صابرا نعم العبد انه أواب) مع أخباره عنه بالشكوى اليه في قوله (مسني الضر) وأخبر عن نبيه يعقوب أنه وعد من نفسه بالصبر الجميل والنبي إذا قال وفي مع قوله (إنما أشكو بثي وحزني إلى الله)، ولم يجعل ذلك نقصا لصبره. ولا يلتفت إلى غير هذا من ترهات القوم، كما قال بعضهم لما قال (مسني الضر). قال تعالى (إنا وجدناه صابرا) ولم يقل صبورا حيث قال مسني الضر. وقال بعضهم لم يقل ارحمني وإنما قال أنت أرحم الراحمين فلم يزد على الاخبار بحاله ووصف ربه، وقال بعضهم إنما شكا مس الضر حين ضعف لسانه عن الذكر فشكا مس ضر ضعف الذكر لا ضر المرض والألم. وقال بعضهم استخرج منه هذا القول ليكون قدوة للضعفاء من هذه الأمة، وكأن هذا القائل رأى أن الشكوى إلى الله تنافي الصبر وغلط أقبح الغلط فالتنافي للصبر شكواه لا الشكوى اليه فالله ينتلي عبده ليسع تضرعه ودعاه والشكوى اليه ولا يحب التجاذ عليه وأحب ما اليه إنكسار قلب عبده وتذلل له واظهار ضعفه وفاقتنه وعجزه وقلة صبره فاحذر كل الحذر اظهار التجاذ عليه وعليك بالتضرع والتمسكن وابداء العجز والفاقة والذل والضعف فرحمته أقرب إلى هذا القلب من اليد إلى الفم (الروح ٣٨٣).

## الفرق بين مراتب الأسماع ومرتبة الأفهام

أن هذه المرتبة إنما تحصل بواسطة الأذن ، ومرتبة الأفهام أعم . فهي أخص من مرتبة الفهم من هذا الوجه . ومرتبة الفهم أخص من وجه آخر . وهي أنها تتعلق بالمعنى المراد ولوازمه ومتعلقاته واساراته . ومرتبة السماع مدارها على اتصال المقصود بالخطاب إلى القلب ويترتب على السماع سماع القبول . فهو إذن ثلث مراتب : سماع الأذن ، وسماع القلب ، وسماع القبول والإجابة . ( المدارج ٤٤/١ ) .

## الفرق بين الفراسة والالهام

والتحقيق في هذا (١) : أن كل واحد من (الفراسة) و (الالهام) ينقسم إلى عام وخاص . وخاص كل واحد منها فوق عام الآخر ، وعام كل واحد قد يقع كثيرا ، وخاصة قد يقع نادرا . ولكن الفرق الصحيح أن الفراسة قد تتعلق بنوع كسب وتحصيل . وأما الالهام فهو هبة مجردة ، لا تقال بحسب البته . ( المدارج ٤٥/١ ) .

## الفرق بين الرجاء والتمني

الفرق بينه وبين (التمني) أن (التمني) يكون مع الكسل . ولا يسلك بصاحبها طريق الجد والاجتهاد . و (الرجاء) يكون مع بذل الجهد وحسن التوكل .  
فالأول : كحال من يقمني أن يكون له أرض يبذلها ويأخذ زرعها .

والثاني : كحال من يشق أرضا ويفلحها ويبذلها . ويرجوا طلوع الزرع .  
ولهذا أجمع العافون على أن (الرجاء) لا يصح إلا مع العمل . ( المدارج ٣٥/٢ ) .

(١) يشير إلى من قال أن الإلهام فوق الفراسة .

## الفرق بين المقامات والأحوال

والفرق بين الحال والمقام أن الحال معنى يرد على القلب من غير اجتالب له ولا اكتساب ولا تعمد.

والمقام يتوصل إليه بنوع كسب وطلب. فالاحوال عندهم <sup>(١)</sup> مواهب، والمقامات مكاسب فالمقام يحصل ببذل المجهود، وأما الحال فمن عين الجود. (الدارج ٤٧/٢ وقد أشار إلى هذا الفرق في المدارج ١٧١/٢).

## الفرق بين الحمد والشكر أيهما أعلى وأفضل؟

نكل الناس في الفرق بين الحمد والشكر أيهما أعلى وأفضل؟ وفي الحديث (الحمد رأس الشكر، فمن لم يحمد الله لم يشكره).

والفرق بينهما : أن (الشكر) أعم من جهة أنواعه وأسبابه، وأخص من جهة متعلقاته، و(الحمد) أعم من جهة المتعلقات، وأخص من جهة الأسباب ومعنى هذا : أن الشكر يكون : بالقلب خصوصاً واستكانه، وباللسان ثناء واعترافاً، وبالجوارح طاعة وانقياد. ومتعلقة : النعم، دون الأوصاف الذاتية، فلا يقال : شكرنا الله على حياته وسمعه وبصره وعلمه. وهو المحمود عليها. كما هو محمود على إحسانه وعدله، والشكر يكون على الاحسان والنعم.

فكل ما يتعلق به الشكر يتعلق به الحمد من غير عكس وكل ما يقع به الحمد يقع به الشكر من غير عكس . فإن الشكر يقع بالجوارح . والحمد يقع بالقلب واللسان . (الدارج ٢٤٦/٢)

## الفرق بين الخففة والنسيان

أن (الغفلة) ترك باختيار الغافل والنسيان ترك بغير اختياره، ولهذا قال تعالى

(١) أي عند الصوفية.

(ولا تكن من الغافلين) ولم يقل : ولا تكن من الناسيين. فإن النسيان لا يدخل تحت التكليف فلا ينبه عنده. (المدارج ص ٤٣٤ الجز الثاني).

### الفرق بين الطمأنينة والسكينة

قال صاحب المنازل<sup>(١)</sup> (الطمأنينة) : سكون يقويه أمن صحيح ، شبيه بالعيان . وبينهما وبين السكينة فرقان .

أحدهما : أن (السكينة) صولة تورث خمود الهيبة أحياناً . و (الطمأنينة) سكون أمن في استراحة أنس .

والثاني : أن (السكينة) تكون نعماً . وتكون حيناً بعد حين ، و (الطمأنينة لا تفارق صاحبها) .

قال ابن القيم (الطمأنينة) موجب السكينة . وأثر من آثارها . وكأنها نهاية السكينة قوله (سكون يقويه أمن) أي سكون القلب مع قوة الأمن الصحيح الذي لا يكون أمن غرور . فإن القلب قد يسكن إلى أمن الغرور . ولكن لا يطمئن به لفارقة ذلك السكون له . و (الطمأنينة) لا تفارقه ، فإنها مأخوذة من الإقامة . يقال : اطمأن بالمكان والمنزل : إذا أقام به .

وسبب صحة هذا الأمن المقوى للسكون : شبهة بالعيان . بحيث لا يبقى معه شيء من مجوزات الظنون والأوهام . بل كأن صاحبه يعاين ما يطمئن به . فیأمن به اضطراب قلبه وقلقه وارتياه .

وأما الفرقان اللذان ذكرهما بينهما وبين السكينة . فحاصل الفرق الأول : أن (السكينة) تصول على الهيبة الحاصلة في القلب . فتخمدتها في بعض الأحيان . فيسكن القلب من افزع عاج الهيبة بعض السكون . وذلك في بعض الأوقات فليس

(١) الشيخ أبو إسماعيل الهروي ومدارج السالكين شرح لكتابه منازل السالكين .

حکما دائما مستمرا. وهذا يكون لأهل (الطمأنينة) دائما. ويصبحه الأمان والراحة بوجود الأنس. فإن الاستراحة في (السکينة) قد تكون من الخوف والهيبة فقط والاستراحة في منزل (الطمأنينة) تكون مع زيادة الأنس. وذلك فوق مجرد الأمان، وقدر زائد عليه. وحامل الفرق الثاني: أن (الطمأنينة) ملأه، ومقام لا يُفارق. والسکينة تنقسم إلى سکينة هي مقام ونعت لا يزول وإلى سکينة تكون وقتا دون وقت هذا حاصل كلامه.

والذي يظهر لي في الفرق بينهما أمران، سوى ما ذكر.

أحدهما: أن ظفرة وفوزه بمطلوبه الذي حصل له السکينة بمنزلة من واجهه عدو يريد هلاكه. فهرب منه عدوه. فسكن روعه. والطمأنينة بمنزلة حصن رآه مفتوحا فدخله وأمن فيه. وتقوى بصاحب وعده. فالقلب ثلاثة أحوال :

أحدهما: الخوف والاضطراب والقلق من الوارد الذي يزعجه ويقلقه.

الثاني: زوال ذلك الوارد الذي يزعجه ويقلقه عنه وعدهه.

الثالث: ظفره وفوزه بمطلوبه الذي كان ذلك الوارد حائلا بينه وبينه.

وكل منهما يستلزم الآخر ويقارنه. فالطمأنينة تستلزم السکينة ولا تفارقها وكذلك بالعكس. ولكن استلزم الطمأنينة للسکينة أقوى من استلزم السکينة للطمأنينة.

الثاني: أن (الطمأنينة) أعم. فإنها تكون في العلم والخبر به، واليقين والظفر بالعلوم. ولهذا أطمانت القلوب بالقرآن لما حصل لها الآيمان به. ومعرفته والهداية به في ظلم الآراء والمذاهب. واكتفت به منها وحکمتها عليها وعزّلتها وجعلت له الولاية بأسرها كما جعلها الله. فبها خاصمت، واليه حاكمت. وبها صالت، وبها دفعت الشبه، وأما (السکينة) فإنها ثبات القلب عند هجوم المخاوف

عليه، وسكونه وزوال قلقه واضطرابه كما يحصل لحزب الله عند مقابلة العدو وصوته والله سبحانه أعلم. (المدارج ٥١٤/٢).

### الفرق بين الحلم والمعرفة لفظاً ومهنىً

أما اللفظ : ففعل المعرفة يقع على مفعول واحد. تقول : عرفت الدار ، وعرفت زيداً. قال تعالى (فَعِرْفُهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكَرُونَ) وقال (يَعْرُفُونَ كَمَا يَعْرُفُونَ أَبْنَاءَهُمْ) وفعل (العلم) يقتضي مفعولين كقوله تعالى (فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ) وإن وقع على مفعول واحد، كان بمعنى المعرفة. كقوله (وَآخَرُينَ مِنْ دُونِهِمْ لَا تَعْلَمُونَهُمْ) الله يعلمهم) وأما الفرق المعنوي فمن وجوه : أحدهما : أن (المعرفة) تتعلق بذات الشيء . و (العلم) يتعلق بأحواله. فتقول : عرفت أباك ، وعلمه صالح عالما . ولذلك جاء الأمر في القرآن بالعلم دون المعرفة. كقوله تعالى (فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الله) وقوله (اعلموا أن الله شديد العقاب) وقوله (فَاعلموا أَنَّمَا أَنْزَلَ بِعِلْمِ اللهِ).

فالمعرفة : حضور صورة الشيء ومثاله العلمي في النفس . والعلم : حضور أحواله وصفاته ، ونسبتها إليه. فالمعرفة : تشبه التصور . والعلم : يشبه التصديق . والثاني : أن (المعرفة) في الغالب تكون لما غاب عن القلب بعد ادراكه ، فإذا أدركه قيل : عرفه ، أو تكون لما وصف له بصفات قامت في نفسه ، فإذا رأه وعلم أنه الموصوف بها ، قيل عرفه قال تعالى (وَيَوْمَ نُحْشِرُهُمْ كَمَا لَمْ يَلْبِثُوا إِلَّا سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَعَارِفُونَ بَيْنَهُمْ) وقال تعالى (وَجَاءَ أخْوَةَ يُوسُفَ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفُوهُمْ وَهُمْ لَهُ مُنْكَرُونَ) وقال (الذِّينَ أَتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ بِعْرُوفَهُنَّ كَمَا يَعْرُفُونَ أَبْنَاءَهُمْ) لما كانت له منكرون) صفاته معلومة عندهم ، فرأوه : عرفوه بتلك الصفات . وفي الحديث الصحيح (ان الله تعالى يقول لآخر أهل الجنة دخولاً : أتعرف الزمان الذي كنت فيه؟ فيقول : نعم . فيقول : تمنَّ . فيتمنى على ربه) وقال تعالى : (وَكَانُوا مِنْ قَبْلِ يَسْتَفْتَحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا . فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ) فالمعرفة : تشبه الذكر للشيء .

وهو حضور ما كان غائباً عن الذكر. ولهذا كان ضد المعرفة: الإنكار. وضد العلم : الجهل. قال تعالى (يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها) ويقال : عرف الحق فاقر به. وعرفه فأنكره. الوجه الثالث - من الفرق - : أن (المعرفة) تivid تميز المعروف من غيره و (العلم) يivid تميز ما يوصف به عن غيره. وهذا الفرق غير الأول. فإن ذاك يرجع إلى ادراك الذات وادراك صفاتها. وهذا يرجع إلى تخلص الذات من غيرها ، وتخلص صفاتها من صفات غيرها.

الفرق الرابع : أنك إذا قلت : علمت زيدا. لم يف المخاطب شيئاً. لأنه يتنتظر بعد : أن تخبره على أي حال علمته ؟ فإذا قلت : كريماً أو شجاعاً، حصلت له الفائدة. وإذا قلت : عرفت زيدا. استفاد المخاطب : أنك اثبته وميزته عن غيره. ولم يبق منتظراً شيئاً آخر ، وهذا الفرق في التحقيق ايضاح لفرق الذي قبله الفرق الخامس - وهو فرق العسكري في فروقه - وفرق غيره : أن (المعرفة) علم بعين الشئ مفصلاً عما سواه بخلاف (العلم) فإنه قد يتعلق بالشيء مجملأ. وهذا يشبه فرق صاحب المنازل. فإنه قال (المعرفة احاطة بعين الشئ كما هو) وعلى هذا الحد : فلا يتصور أن يُعرف الله أبنته. ويستحيل عليه هذا الباب بالكلية فإن الله سبحانه لا يحيط به علماً ، ولا معرفة ولا رؤية. فهو أكبر من ذلك وأجل وأعظم. قال تعالى (يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علماً) بل حقيقة هذا الحد : إن تقاء تعلق المعرفة بأكبر المخلوقات حتى باظهرها. وهو الشمس والقمر. بل لا يصح أن يُعرف أحد نفسه وذاته أبنته.

والفرق بين (العلم) (والمعرفة) عند أهل هذا الشأن : أن (المعرفة) عندهم هي العلم الذي يقوم العالم بموجبة ومقتضاه. فلا يطلقون المعرفة على مدلول العلم وحده، بل لا يصفون بالمعرفة إلا من كان علماً بالله، وبالطريق الموصى إلى الله، وبآفاتها وقواعطها. وله حال مع الله تشهد له بالمعرفة، فالعارف - عندهم من

عرف الله سبحانه بأسمائه وصفاته وأفعاله. ثم صدق الله في معاملته. ثم أخلص له في قصوده ونياته. ثم انسلاخ من أخلاقه الرديئة وآفاته. ثم تطهر من اوساخه وادرانه ومخالفاته، ثم صبر على أحكام الله في نعمة وبلياته. ثم دعا اليه على بصيرة بيده وأياته. ثم جرد الدعوة اليه وحده بما جاء به رسوله، ولم يشبها بأراء الرجال وأذواقهم ومواجideهم ومقاييسهم ومقولاتهم. ولم يزن بها ما جاء به الرسول عليه من الله أفضل صلواته، فهذا الذي يستحق اسم العارف على الحقيقة إذا سمي به غيره على الدعوى والاستعارة. (المدارج ٣٣٥-٣٣٨).

### الفرق بين الجمع والفرق عند الصوفية

(الجمع) في اللغة الضم، والاجتماع والانضمام، والتفريق: ضده. وأما في أصطلاح القوم: فهو شخص البصيرة إلى من صدرت عنه المترفات كلها. وهو ثلاثة أنواع: جمع وجود. وهو جمع الزنادقة من أهل الاتحاد وجمع شهود. وجمع قصود. فإذا تحررت هذه الأقسام تحرر الجمع الصحيح من المفاسد. (المدارج ٣٥٧).

### الفرق بين الأمة والإمام

#### الوجه السابع والأربعون بعده المائة من فضل العلم

إن الله سبحانه وتعالى أثني على إبراهيم خليله بقوله تعالى (إن إبراهيم كان أمة قاتلت له حنيفاً ولم يك من المشركين شاكراً لأنعمه اجتباه) فهذه أربع أنواع من الثناء افتتحها بأنه أمة والأمة هو القدوة الذي يؤتمن به، قال ابن مسعود الأمة المعلم للخير وهي فعلة من الائتمام كقدوة وهو الذي يقتدي به والفرق بين الأمة والإمام من وجهين أحدهما أن الأئم كل ما يؤتمن به سواء كان بقصده وشعوره أولاً ومنه سمي الطريق أماماً كقوله تعالى (وان أصحاب الأئكة لظالمين فانتقموا منهم وانهما لبإمام مبين) أي بطريق واضح لا يخفى على السالك ولا يسمى الطريق أمة.

الثاني أن الأمة فيه زيادة معنى وهو الذي جمع صفات الكمال من العلم والعمل بحيث بقي فيها فرداً وحده فهو الجامع لخصال تفرق في غيره فكانه باباً غيره باجتماعه فيه وتفرقها أو عدمها في غيره ولفظ الأمة يشعر بهذا المعنى لما فيه من الميم المضعة الدالة على الصم بمخرجها وتكريرها وكذلك ضم أولة فإن الضمة من الواو ومخرجها ينضم عند النطق بها وأنتي بالناء الدالة على الوحدة كالغرفة واللقة ومنه الحديث أن زيد بن عمرو بن نفیل يبعث يوم القيمة أمة وحده فالضم والاجتماع لازم لمعنى الأمة ومنه سميت الأمة التي هي آحاد الأمم لأنهم الناس المجتمعون على دين واحد أو في عصر واحد.

الثاني قوله قاتنا لله قال ابن مسعود كانت المطیع والقوت يفسر بأشياء كلها ترجع إلى دوام الطاعة. الثالث قوله حنیفاً والحنیف المقرب على الله ويلزم هذا المعنى ميله عمما سواه فالميل لازم معنى الحنیف لا أنه موضوعة لغة. الرابع قوله شاكراً لانعمه والشکر للنعم مبني على ثلاثة أركان الأقرار بالنعمة واضافتها إلى النعم بها وصرفها في مرضاته والعمل فيها بما يجب فلا يكون العبد شاكراً إلا بهذه الأشياء الثلاثة والمقصود أنه مدح خليله بأربع صفات كلها ترجع إلى العلم والعمل بموجبه وتعليمه ونشره فعاد الكمال كله إلى العلم والعمل بموجبه ودعوة الخلق إليه. (المفتاح ص ١٧٤ الجزء الأول).

### الفرق بين التذكر والتفكير

وكل من التذكر والتفكير له فائدة غير فائدة الآخر فالذكر يغدو تكرار القلب على ما علمه وعرفه ليرسخ فيه ويثبت ولا ينمحى فيذهب أثره من القلب جملة والتفكير يغدو تكثير العلم واستجلاب ما ليس حاصلاً عند القلب فالتفكير يحصله والذكر يحفظه ولهذا قال الحسن مازال أهل العلم يعودون بالذكر على التفكير وبالتفكير

على التذكر ويناطقون القلوب حتى نطقت بالحكمة فالتذكر والتذكر بذار العلم وسقيه مطارحته ومذاكرته تلقيحه كما قال بعض السلف ملاقاً الرجال تلقيح لألبابها فالمذاكرة بها لاقح العقل فالخير والسعادة في خزانة مفتاحها التفكير فإنه لا بد من تفكير وعلم يكون نتبيجه الفكر وحال يحدث للقلب من ذلك العلم فإن كل من علم شيئاً من المحبوب أو المكره لا بد أن يبقى لقلبه حالة وينضجع بصفة من علمه وتلك الحال توجب له إرادة وتلك الإرادة توجب له العمل فيها هنا خمسة أمور تفكير وثمرته العلم وثمرتها الحالة التي تحدث للقلب وثمرة ذلك الإرادة وثمرتها العمل فالتفكير إذاً هو المبدأ والمفتاح للخيرات كلها وهذا يكشف لك عن فضل التفكير وشرفه وأنه من أفضل أعمال القلب وأنفعها له حتى قيل تفكير ساعة خير من عبادة سنة فالتفكير هو الذي ينقل من موت الفطنة إلى حياة اليقظة ومن المكاره إلى الحاب ومن الرغبة والحرص إلى الزهد والقناعة ومن سجن الدنيا إلى فضاء الآخرة ومن ضيق الجهل إلى سعة العلم ورحبة ومن مرض الشهوة والأخلاق إلى هذه الدار إلى شفاء الإنابة إلى الله والتجافي عن دار الغرور ومن مصيبة العمى والصمم والبكم إلى نعمة البصر والسمع والفهم عن الله والعقل عنه ومن أمراض الشبهات إلى برد اليقين وثلج الصدور (وبالجملة) فأصل كل طاعة إنما هي التفكير وكذلك أصل كل معصية إنما يحدث من جانب الفكر فإن الشيطان يصادف أرض القلب خالية فارغة فيجد فيها حب الأفكار الرديئة فيتولد منه الإرادات والعزوم فيتولد منها العمل فإذا صادف أرض القلب مشغولة ببذر الأفكار النافعة فيما خلق له وفيما هيئ له وأعد له من النعيم المقيم أو العذاب الأليم لم يجد لبذهره موضعًا وهذا كما قيل :

أتاني هواها قبل أن أعرف الهوى فصادف قلباً فارغاً فتتمكننا

(المفتاح ص ١٨٣ الجزء الأول)

## الفرق بين الحب والخوف

أن الخوف يتعلق بالأفعال، وأما الحب فإنه يتعلق بالذات والصفات. ولهذا يزول الخوف في الجنة، وأما الحب فيزداد. ولما كان الحب يتعلق بالذات كان من أسمائه سبحانه (الودود) قال البخاري في صحيحه : (الحبيب). وأما الخوف فإن متعلقه أفعال الرب. ولا يخرج عن كون سببه جنابة العبد، وإن كانت جنابته من قدر الله. ولهذا قال على بن أبي طالب : لا يرجون عبد إلا رب، ولا يخافن عبد إلا ذنبه، فمتعلق الخوف ذنب العبد وعاقبته، وهي مفعولات للرب ، فليس الخوف عائدا إلى نفس الذات ، والفرق بينه وبين الحب أن الحب سببه الكمال ، وذاته تعالى لها الكمال المطلق ، وهو متعلق الحب التام أما الخوف فسببه توقع المكرره وهذا إنما يكون في الأفعال والمفعولات . وبهذا يعلم بطلان قول من زعم أنه سبحانه يُخاف لا لعنة ولا لسبب ، بل كما يُخاف السيل الذي لا يدرى العبد من أين يأتيه . وهذا بناء من هؤلاء على نفي محبته سبحانه وحكمته . وأنه ليس إلا محض المشيئة والإرادة التي ترجع مثلا على مثل بلا مرجع ، ولا يراعي فيها حكمه ولا مصلحة . وهم لا يخافون الخوف يتعلق بنفس الذات من غير نظر إلى فعل العبد وأنه سبب المخافة ، إذا ليس عندهم سبب ولا حكمه ، بل إرادة محضة يفعل بها ما يشاء من تعنيف وتعذيب . وعند هؤلاء فالخوف لازم للعبد في كل حال ، أحسن أم أساء . وليس لافعاله تأثير في الخوف . وهذا من قلة نصيبهم من المعرفة بالله وكماله وحكمته . وأين هذا من قول أمير المؤمنين على : لا يرجون عبد إلا رب ، ولا يخافن إلا ذنبه ؟ فجعل الرجاء متعلقا بالرب سبحانه وتعالى ، لأن رحمته من لوازم ذاته ، وهي سبقة غضبه . وأما الخوف فمتعلق بالذنب ، فهو سبب المخافة . حتى لو قدر عدم الذنب بالكلية لم تكن مخافة .

(طريق الهجرتين ص ٥٠٧-٥٠٨).

## الفرق بين الحلة والمحبة

وقد ظن بعض من لا علم عنده أن الحبيب أفضل من الخليل، وقال : محمد حبيب الله وإبراهيم خليل الله، وهذا باطل من وجوه كثيرة منها: أن الخلة خاصة والمحبة عامة فإن الله يحب التوابين ويحب المطهرين، وقال في عباده المؤمنين : (يحبهم ويحبونه)، ومنها : أن النبي نهى نفي أن يكون له من أهل الأرض خليل، وأخبر أن أحب النساء إليه عائشة ومن الرجال أبوها، ومنها : أنه قال : (إن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً). ومنها أنه قال : (لو كنت متخدنا من أهل الأرض خليلاً لاختذت أبي بكر خليلاً ولكن أخوة الإسلام ومودته). (روضة المحبين ص ٤٩).

## الفرق بين المحبة والشوق

الفرق بينهما فرق ما بين الشيء وأثره. فإن الحامل على الشوق هو المحبة ولهذا يقال : لحبي لي اشتقت إليه وأحبيته فاشتقت إلى لقائه. ولا يقال : لشوقي إليه أحببته، ولا اشتقت إلى لقائه فأحبيته. فالمحبة بذر في القلب، والشوق بعض ثمرات ذلك البذر. وكذلك من ثمرات حمد المحبوب والرضى عنه وشكوه وخوفه ورجاؤه والتعم بذكره والسكون إليه والأنس به والوحشة بغيره، وكل هذه من أحكام المحبة وثمراتها، وهو حياتها، فمنزلة الشوق من المحبة منزلة الهرب من البغضاء والكراءة : فإن القلب إذا أبغض الشيء وكرهه جد في الهرب منه، وإذا أحبه جد في الهرب إليه وطلبه، فهو حركة القلب في الظفر بمحبوبه ولشدة ارتباط الشوق بالمحبة يقع كل واحد منها موقع صاحبه ويفهم منه ويعبر به عنه. (طريق الهجرتين ٥٧٧).

## الفرق بين الشح والبخل

أن الشح : هو شدة الحرص على الشيء والاحفاء في طلبه، والاستقصاء في

تحصيله، وجشع النفس عليه، والبخل : منع انفاقه بعد حصوله وحبه وامساكه، فهو شحيح قبل حصوله، بخييل بعد حصوله، فالبخل ثمرة الشح، والشح يدعوا إلى البخل، والشح كامن في النفس، فمن بخل فقد أطاع شحه، ومن لم يدخل فقد عصى شحه ووُقِي شره، وذلك هو المفلاح : (ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفحون). (الوايل الصيب ص ٦٤).

### الفرق بين تبعه وأتبعه

وكذلك الذي آتاه الله تبارك وتعالى آياته (فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين) وقال تعالى (ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخذ إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب ان تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث) وتأمل قوله تعالى (آتيناه آياتنا) فأخبر ان ذلك انما حصل له بابيائه للرب له لا بتحصيله هو. ثم قال (فانسلخ منها) ولم يقل فسلخناه بل أضاف الانسلاخ اليه وعبر عن برائته منها بلفظة الانسلاخ الدالة على تخليه عنها بالكلية وهذا شأن الكافر. وأما المؤمن ولو عصى الله تبارك وتعالى ما عصاه فإنه لا ينسلخ من الإيمان، ثم قال : ( فأتبعه الشيطان) ولم يقل فتبعه . فإن في أتبعه اعلاما بأنه أدركه ولحقه، كما قال الله تعالى : ( فأتبعوهم مشرقين) أي لحقوهم ووصلوا اليهم ثم قال : (ولو شئنا لرفعناه بها) ففي ذلك دليل على أن مجرد العلم لا يرفع صاحبه، فهذا قد اخبر الله سبحانه وتعالى أنه آتاه آياته ولم يرفعه بها فالرفة بالعلم قدر زائد على مجرد تعلمها، ثم أخبر الله عز وجل عن السبب الذي منعه أن يُرفع بها، فقال (ولكنه أخذ إلى الأرض واتبع هواه) وقوله (أخذ إلى الأرض) أي سكن إليها ونزل بطبعه إليها، فكانت نفسه أرضية سفلية لاسماوية علوية، وبحسب ما يخلي العبد إلى الأرض يهبط من السماء. (الروضة ص ١٩٤).







## الفرق بين مطلق الأمر والأمر المطلق

الأمر المطلق والجرح والعلم المطلق والترتيب المطلق والبيع المطلق والماء المطلق غير مطلق الأمر والجرح والعلم إلى آخرها والفرق بينهما من وجوه (أحدهما) أن الأمر المطلق لا ينقسم إلى أمر الندب وغيره فلا يكون مورداً للتقسيم . . . ومطلق الأمر ينقسم إلى أمر ايجاب وأمر ندب فمطلق الأمر ينقسم والأمر المطلق غير منقسم (الثاني) أن الأمر المطلق فرد من افراد مطلق الأمر ولا ينعكس (الثالث) أن نفي مطلق الأمر يستلزم نفي الأمر المطلق دون العكس (الرابع) أن ثبوت مطلق الأمر لا يستلزم ثبوت الأمر المطلق دون العكس (الخامس) أن الأمر المطلق نوع المطلق الأمر ومطلق الأمر جنس للأمر المطلق (السادس) أن الأمر المطلق مقيد بالاطلاق لفظاً مجرد عن التقييد معنى ومطلق الأمر مجرد عن التقييد لفظاً مستعمل في المقيد وغيره معنى (السابع) أن الأمر المطلق لا يصلح للمقيد ومطلق الأمر يصلح للمطلق والمقيد (الثامن) أن الأمر المطلق هو المقيد بقييد الاطلاق فهو متضمن للاطلاق والتقييد ومطلق الأمر غير مقيد وإن كان بعض افراده مقيداً (التاسع) إنك إذا قلت الأمر المطلق فقد ادخلت اللام على الأمر وهي تقييد العموم والشمول ثم وصفته بعد ذلك بالاطلاق بمعنى انه لم يفيد ويوجب تخصيصه من شرط أو صفة أو غيرهما فهو عام في كل فرد من الأفراد التي هذا نشأنها وأما مطلق الأمر بالإضافة فهي ليست للعموم بل للتمييز فهو قدر مشترك مطلق لعام فيصدق بفرد من افراده وعلى هذا فمطلق البيع جائز والبيع المطلق ينقسم إلى

جائز وغيره والأمر المطلق للوجوب ومطلق الأمر ينقسم إلى واجب والمندوب والماء المطلق ظهور ومطلق الماء ينقسم إلى ظهور وغيره والملك المطلق هو الذي يثبت للحر ومطلق الأمر يثبت للعبد. (البدائع ١٦/٤).

### الفرق بين دليل مشروعية الحكم ودليل وقوع الحكم

الفرق بين دليل مشروعية الحكم وبين دليل وقوع الحكم فال الأول متوقف على الشارع والثاني يعلم بالحس أو الخبر أو الزيادة (فال الأول) الكتاب والسنة ليس إلا وكل دليل سواهما يستنبط منها (والثاني) مثل العلم بسبب الحكم وشروطه وموانعه فدليل مشروعية يرجع فيه إلى أهل العلم بالقرآن والحديث ودليل وقوعه يرجع فيه إلى أهل الخبرة بتلك الأسباب والشروط والموانع. ومن أمثله ذلك بيع المغيب في الأرض من السلمج والجزر والقلقس وغيره فدليل المشروعية أو منعها متوقف على الشارع لا يعلم إلا من جهته (دليل) سبب الحكم أو شروطه أو مانعه يرجع فيه إلى أصله (إذا) قال المانع من الصحة هذا غرر لأنه مستور تحت الأرض (قيل) كون هذا غرراً أو ليس بغرر يرجع إلى الواقع لا يتوقف على الشرع فإنه من الأمور العادلة المعلومة بالحس أو العادة مثل كونه صحيحاً أو سقيناً وكباراً أو صغاراً ونحو ذلك فلا يستدل على وقوع أسباب الحكم بالإدلة الشرعية كما لا يستدل على شرعية بالأدلة الحسية فكون الشيء متردداً بين السالمة والخطب وكونه مما يجهل عاقبته ونطوي مغبته أو ليس كذلك يعلم بالحس أو العادة لا يتوقف على الشرع ومن استدل على ذلك بالشرع فهو كمن استدل على أن هذا الشراب مسكر بالشرع وهذا ممتنع بل دليل اسکاره الحس ودليل تحريره الشرع. فتأمل هذه الفائدة ونفعها ولهذه القاعدة عبارة أخرى وهي أن دليل سببيه الوصف غير دليل ثبوته فيستدل على سببته بالشرع وعلى ثبوته بالحس أو العقل أو العادة. فهذا شئ. وذلك شئ. (البدائع ١٥/٤).

## الفروق بين الاستدلال والدلالة

الاستدلال شيءٌ والدلالة شيءٌ آخر فلابد من الغلط في أحدهما الغلط في الآخر فقد يغفل في الاستدلال والدلالة صحيحة كما يستدلي بنص منسوخ أو مخصوص على حكم فهو دال عليه تناولاً والغلط في الاستدلال لا في الدلالة وعكسه كما إذا استدلنا بالحقيقة الظاهرة على براءة الرحم فحكمنا بحلها للزوج ثم بانت حاملاً فالغلط هنا وقع في الدلالة نفسها لا في الاستدلال فتأمل هذه الفروق .  
(البدائع ٤/٢٠٧).

## الفروق بين النية والقصد

النية هي القصد بعينه ولكن بينها وبين القصد فرقان (أحدهما) أن القصد معلم بفعل الفاعل نفسه وبفعل غيره والنية لا تتعلق إلا بفعله نفسه فلا يتصور أن ينوي الرجل فعل غيره ويتصور أن يقصده ويريده (الفرق الثاني) أن القصد لا يكون إلا بفعل مقدر يقصده الفاعل أما النية فينوي الإنسان ما يقدر عليه وما يعجز عنه . ولهذا في حديث أبي ك بشه الانماري الذي رواه أحمد والترمذى وغيرهما عن النبي ﷺ (إنما الدنيا لاربعه نفر عبد رزقه الله مالاً وعلمًا فهو يتقى في ماله ربه ويصل في رحمه ويعلم الله فيه حقاً فهذا بأفضل المنازل عند الله وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالا فهو يقول لو أن لي مالاً لعملت فيه بعمل فلان فهو بنبيه واجرها سواء وعبد رزقه الله مالاً ولم يرزقه علمًا فهو يخبط فيه ينفقه في غير حقه ورجل لم يؤته الله مالاً ولا علمًا فهو يقول لو كان لي مثل ما لهذا عملت فيه مثل الذي يعمل قال رسول الله ﷺ فهما في الوزر سواء) فالنية تتعلق بالمقدومن عليه والمعجز عنه بخلق القصد والإادة فإنها لا يتعلقان بالمعجز عنه لأن فعله ولا من فعل غيره وإذا عرفت حقيقة النية و محلها من الإيمان وشرائعه تبين الكلام في المسئلة نفياً وأثباتاً بعلم وانصاف . (البدائع ٣/١٩٠).

## الفرق بين الشهادة والرواية

الفرق بين الشهادة والرواية أن الرواية يعم حكمها الراوي وغيره على مر الأزمان والشهادة تخص المشهود عليه وله ولا ينعداها إلا بطريق التبعة المحضة فالزام المعين يتوقع منه العدواة وحق المنفعة والتهمة الموجبة للرد فاحتيط لها بالعدد والذكورية وردت بالقرابة والعدواة وتطرق التهم ولم يفعل مثل هذا في الرواية التي يعم حكمها ولا يخص فلم يشترط فيها عدد ولا ذكورية بل اشترط فيها ما يكون مغلباً على الظن صدق الخبر وهو العدالة المانعة من الكذب واليقطة المانعة من غلبة السهو والتخلط ولما كان النساء ناقصات عقل ولم يكن من أهل الشهادة فإذا دعت الحاجة إلى ذلك قويت المرأة بمثلها لأنه حينئذ أبعد من سهوها وغلطها لذكر صاحبته لها وأما اشتراط الحرية ففي غاية البعد ولا دليل عليه من كتاب ولا سنة ولا اجماع وقد حكى أحمد عن أنس بن مالك أنه قال ما علمت أحداً أراد شهادة العبد والله تعالى يقبل شهادته على الأمم يوم القيمة فكيف لا يقبل شهادته على نظيرة من المكففين ويقبل شهادته على الرسول صل في الرواية فكيف لا يقبل على رجل في درهم ولا ينقص هذا بالمرأة لأنها تقبل شهادتها مع مثتها لما ذكرناه والمانع من قبول شهادتها وحدتها منتف في العبد وعلى هذه القاعدة مسائل أحداها الاخبار عن رؤية هلال رمضان من اكتفى فيه بالواحد جعله رواية لعمومه للمكففين فهو كالآذان ومن اشترط فيه العدد الحق بالشهادة لأنه لا يعم الاعصار ولا الامصار بل يخص تلك السنة وذلك المصر في أحد القولين وهذا ينقص بالآذان نقضاً لا محيس عنده. وثانيها الاخبار بالنسبة بالقافه فمن حيث أنه خبر جزء عن شخص جزء يخص ولا يعم جرى مجرى الشهادة ومن جعله كالرواية غلط فلا مدخل لها هنا بل الصواب أن يقال من حيث هو منتصب للناس انتصاباً عاماً يستند قوله إلى أمر يختص به من دونهم من الادلة والعلمات جرى

جرى الحكم فقوله حكم لرواية. ومن هذا الجرح للمحدث والشاهد هل يكتفى فيه بواحد اجراء لهجرى الحكم أولاً بذاته من اثنين اجراء لهجرى الشهادة على الخلاف وأما أن يجريجرى الرواية فغير صحيح وأما للرواية<sup>(١)</sup> والجرح وإنما هو يجرحه باجتهاده لا بما يرويه عن غيره. ومنها الترجمة للفوبي والخط والشاهد وغيرها هل يشترط فيها التعدد مبني على هذا ولكن بناؤه على الرواية والشاهد صحيح ولا مدخل للحكم هنا. ومنها التقويم للسلع ومن اشترط العدد رأه شهادة ومن لم يشترطه اجراء مجرى الحكم لا الرواية. ومنها القاسم هل يشترط تعدده على هذه القاعدة وال الصحيح الاكتفاء بالواحد لقصة عبدالله بن رواحة. ومنها تسبيح المصلى بالامام هل يشترط أن يكون المسبح اثنين فيه قولهان مبنيان على هذه القاعدة ومنها المخبر عن نجاسة الماء هل يشترط تعدده فيه قولهان. ومنها الخارجص وال الصحيح في هذا كله الاكتفاء بالواحد كالموذن وكالمخبر بالقبلة وأما تسبيح المأمور بامامه ففيه نظر منها المقتى بقبل واحد اتفاقاً ومنها الاخبار عن قدم العيب وحدوده عن التنازع وال الصحيح الاكتفاء فيه بالواحد كالتفوييم والقائف .

(البدائع ٦٥/١).

وقبول شهادة العبد : هو موجب الكتاب والسنة وأقوال الصحابة وصریح القياس وأصول الشرع وليس مع ردها كتاب ولا سنة ولا اجماع ولا قیاس قال تعالى : (وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداً على الناس ، ويكون الرسول عليكم شهيداً) والوسط : العدل والخيار ، ولا ريب في دخول العبد في هذا الخطاب ، فهو عدل بنص القرآن فدخل تحت قوله : (وأشهدوا ذوي عدل منكم) وقاله تعالى : (يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداً لله) في النساء والمائدة

(١) قوله وإما للرواية إلى قوله عن غيره غير ظاهر التركيب وفي نسخه وأما الرواية والجرح وهو ان كان الخ فايضاً غير ظاهر وتل العصوب هكذا لانه إنما يجرح باجتهاده الخ. ويكون تحللاً لقوله فغير صحيح ويكون قوله وأما للرواية والجرح مفهوم . (١ هـ من هامش بدائع الفوائد).

وهو من الذين آمنوا قطعاً. فيكون من الشهداء لذلك، وقال تعالى: (وَاسْتَشْدُوا شَهِيدِينَ مِنْ رَجُلَكُمْ)، ولا ريب أن العبد من رجالنا، وقال تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُرْبَطُونَ) والعبد المؤمن الصالح من خير البرية فكيف ترد شهادته؟ وقد عدله الله ورسوله، كما في الحديث المعروف المروي «يحمل هذا العلم من كل خلف عدو له، ينفعون عنه تحريف الغالين، وانتهال المبطلين وتأويل الجاهلين» والعبد يكون من حملة العلم، فهو عدل بمنص الكتاب والسنّة، واجمع الناس على أنه مقبول الشهادة على رسول الله ﷺ ولا تقبل شهادته على واحد من الناس؟ ولا يقال : باب الرواية أوسع من باب الشهادة فيحتاط مالا يحتاط للرواية. فهذا كلام جرى على السنّة كثیر من الناس ، وهو عار عن التحقيق والصواب ، فإن أولى ما ضبط واحتيط له : الشهادة على الرسول ﷺ ، والرواية عنه ، فإن الكذب عليه ليس كالكذب على غيره ، وإنما ردت الشهادة بالعداوة والقرابة دون الرواية . لطرق التهمة إلى شهادة العدو وشهادة الولد . وخشية عدم ضبط المرأة وحفظها وأما العبد : فما يطرق اليه من ذلك يتطرق إلى الحر سواء ولا فرق بينه في ذلك البتة ، فالمعني الذي قبلت به روايته : هو المعنى الذي قبلت به شهادته وأما المعنى الذي ردت به شهادة العدو والقرابة والمرأة فليس موجوداً في العبد . (الطرق الحكمية ص ١٩٤).

### الفرق بين الحق المطلق ومطلق الحق

وأيضاً فقولكم «إن موجب العقد استحقاق التسلیم عقيبه» أتعنون أن هذا موجب العقد المطلق أو مطلق العقد؟ فإن أردتم الأول فصحيح وإن أردتم الثاني فممنوع؟ فإن مطلق العقد ينقسم إلى المطلق والقيد وموجب العقد المقيد ما قيده، كما أن موجب العقد المقيد بتأجيل الثمن وثبتت خيار الشرط والرهن والضمين هو ما قيد به وإن كان موجبه عند اطلاقه خلاف ذلك، فموجب العقد المطلق شيء وموجب العقد المقيد شيء . (الاعلام ٢/١١).

## الفرق بين الفتيا للقريب والشهادة له :

الفائدة السابعة والعشرون : يجوز للمفتى أن يفتى أباه وابنه وشريكه ومن لا تقبل شهادته له ، وإن لم يجز أن يشهد له ولا يقضى له والفرق بينهما أن الإفتاء يجري مجرى الرواية ، فكانه حكم عام ، خلاف الشهادة والحكم فإنه يخص المشهود له والمحكوم له ولهذا يدخل الرواية في حكم الحديث الذي يرويه ويدخل في حكم الفتوى التي يفتى بها ، ولكن لا يجوز له أن يحابي من يفتى به فيفتى أباه أو أبنته أو صديقه بشئ ، ويفتى غيرهم بضدته محاباة بل هذا يقدح في عدالته ، إلا أن يكون ثم سبب يقتضي التخصيص غير المحاباة ، ومثال هذا أن يكون في المسألة قولان قول بالمنع وقول بالاباحة . فيفتى ابنه وصديقه بقول الاباحة والاجنبي يقول المنع . (الإعلام ٤/٢١٠) .

## الفرق بين ما قاله ﷺ متعلقاً بمنصب الرسالة أو الإمامة :

وفي هذه الغزوه <sup>(١)</sup> انه قال من قتل قتيلاً له عليه بينه فله سلبه وقاله في غزوة أخرى قبلها فاختلف الفقهاء هل هذا السلب مستحق بالشرع أو بالشرط على قولين بما روايتان عن أحمد أحدهما أنه له بالشرع شرطة الإمام أو لم يشرطه وهو قول الشافعى رحمة الله والثانى أنه لا يستحق إلا بشرط الإمام وهو قول أبي حنيفة رحمة الله وقال مالك رحمة الله لا يستحق إلا بشرط الإمام بعد القتال فلو نص قبله لم يجز قال مالك ولم يبلغنى أن النبي ﷺ قال ذلك إلا يوم حنين وإنما نقل النبي ﷺ بعد أن برد القتال وأخذ النزاع أن النبي ﷺ كان هو الإمام والحاكم والمفتى وهو الرسول فقد يقول الحكم بمنصب الرسالة فيكون شرعاً عاماً إلى يوم القيمة كقوله من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد قوله من زرع في أرض قوم بغير إذنهم فليس له من الزرع شئ وله نفقة وحكمه بالشاهد واليمين

(١) غزوة حنين .

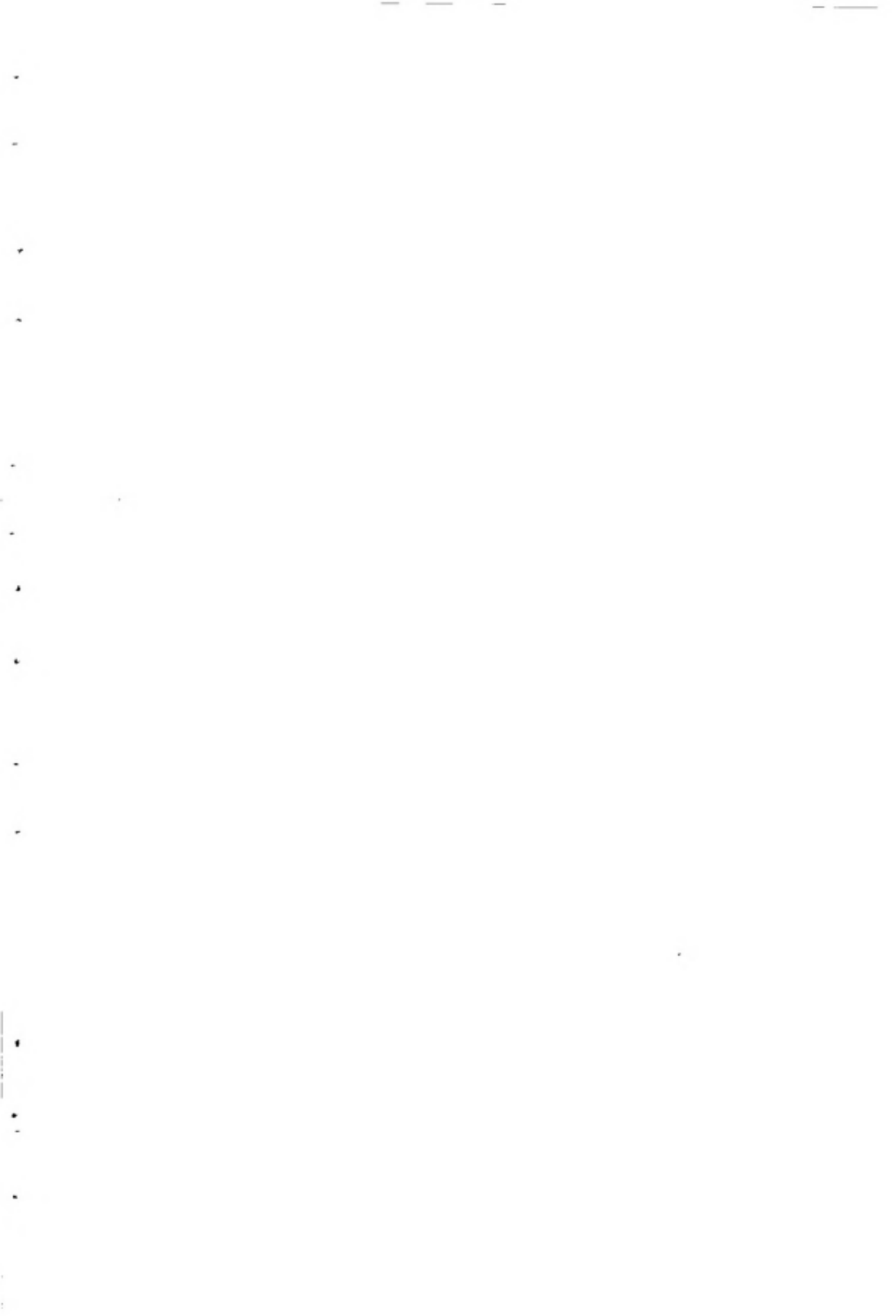
وبالشفعة فيما لم يقسم وقد يقول بمنصب القوى كقوله لهن بنت عتبه امرأة أبي سفيان وقد شكت اليه شح زوجها وأنه لا يعطيها ما يكفيها خذلي ما يكفيك ولذلك بالمعروف فهذه فتيا لا حكم إذ لم يدع بأبي سفيان ولم يسأله عن جواب الدعوى ولا سألهما البينة وقد يقوله بمنصب الإمامه فيكون مصلحة للأمه في ذلك الوقت وذلك المكان وعلى تلك الحال فيلزم من بعده من الأئمة مراعاة ذلك على حسب المصلحة التي راعاها النبي ﷺ زماناً ومكاناً وحالاً ومن هنا تختلف الأئمة في كثير من الموضع التي فيها أثر عنه ﷺ كقوله ﷺ من قتل قتيلاً فله سلبه هل قاله بمنصب الإمامه فيكون حكمه متعلقاً بالإئمه أو بمنصب الرسالة والنبوة فيكون شرعاً عاماً وكذلك قوله من أحياناً أرضاً ميتة فهي له هو شرع عام لكل أحد أذن فيه الإمام أو لم يأذن أو هو راجع إلى الأئمة فلا يملك بالإحياء إلا بإذن الإمام على القولين فالأول للشافعي وأحمد رحمة الله في ظاهر مذهبهما والثاني لابي حنيفة وفرق مالك بين القولات الواسعة وما لا يتشابه فيه الناس وبين ما يقع فيه التشابه فاعتبر أذن الإمام في الثاني دون الأول . (الزاد ١٩٤/٢ - ١٩٥).

### الفرق بين الشرط والأمامه المحسنة

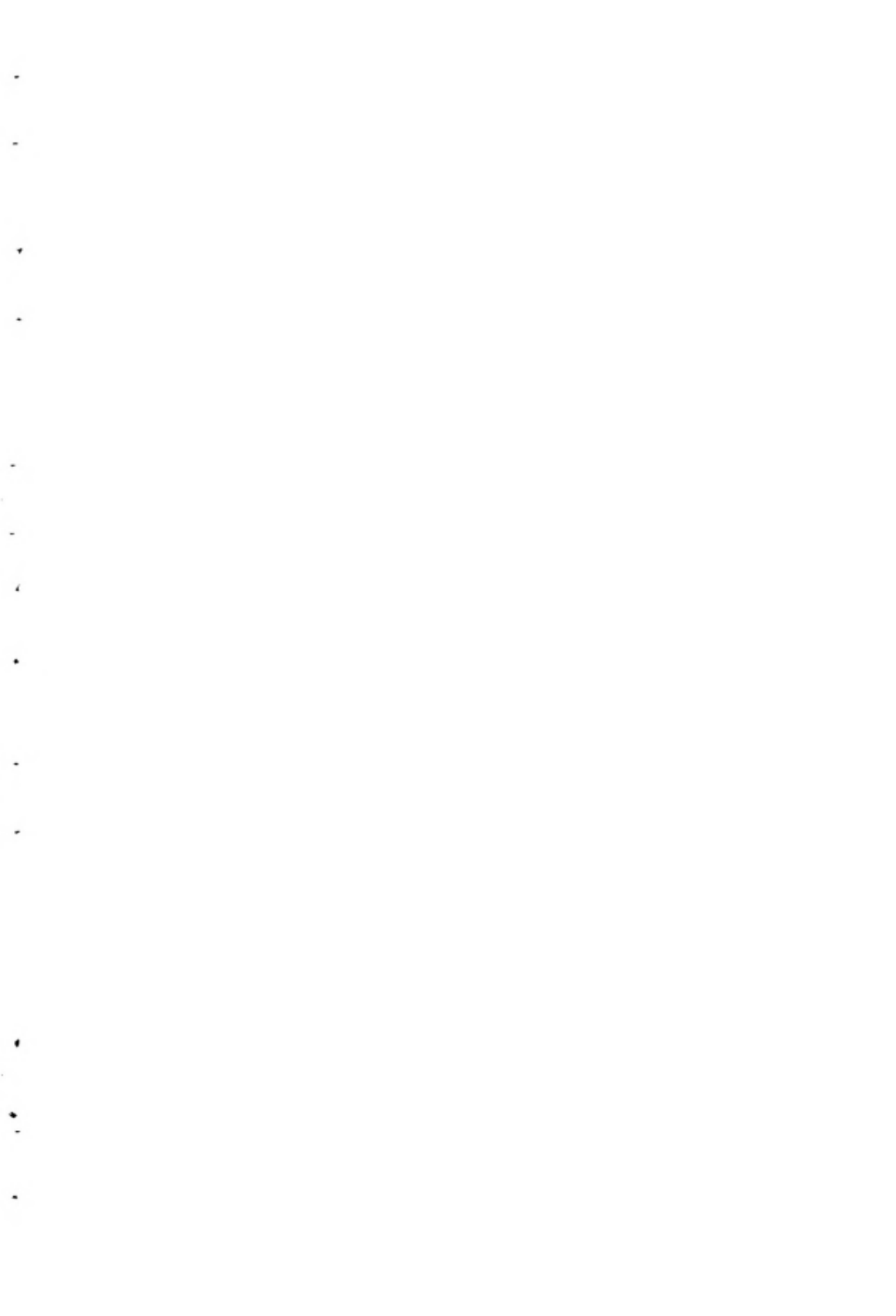
جعل الشرط مجرد علامة ودليل ومعرف اخراج للشرط عن كونه شرطاً وأبطال لحقيقةه ، فإن العلامة والدليل [و] المعرف ليست شروطاً في المدلول المعرف ولا يلزم من نفيها نفيه فإن الشيء يثبت بدون علامه ومعرف له والشروط ينتفي لانتفاء شرطه وإن لم يوجد لوجوده وكل العقلاً متقوون على الفرق بين الشرط والأمامه المحسنة وأن حقيقة أحدهما وحكمه دون حقيقة الآخر وحكمه وإن كان قد يقال . إن العلامة شرط في العلم بالعلم والدليل شرط في العلم بالمدلول فذاك أمر وراء الشرط في الوجود الخارجي لهذا شيء وذاك شيء آخر وهذا حق ولها ينتفي العلم بالمدلول عند إنتفاء دليله ولكن هل يقول أحد إن المدلول

### ينتفي لانتفاء دليله؟

فإن قيل : نعم ، قد قاله غير واحد . وهو انتفاء الحكم الشرعي لانتفاء دليله قيل  
نعم فإن الحكم الشرعي لا يثبت بدون دليلة فدليلة موجب لثبوته فإذا انتفي الموجب  
انتفي الموجب ولهذا يقال : لاموجب فلا موجب أما شرط اقتضاء السبب لحكمه فلا  
يجوز اقتضاؤه بدون شرطه ولو تأخر الشرط عنه لكان مقتضياً بدون شرطه  
وذلك يستلزم اخراج الشرط عن حقيقته وهو محال . (الإعلام ٢٨٤/٣) .



الله



## الفرق بين الحائض والجنب

الفرق الصحيح بينها وبين الجنب مانع من الإلحاقي ، وذلك من وجوه ، أحدها : أن الجنب يمكنه النطهر متى شاء بالماء أو التراب فليس له عذر في القراءة <sup>(١)</sup> مع الجنابة بخلاف الحائض والثاني : أن الحائض يشرع لها الإحرام والوقوف بعرفة وتوابعه مع الحيض بخلاف الجنب ، الثالث : أن الحائض يشرع لها أن تشهد العيد مع المسلمين وتتعزز المصلى بخلاف الجنب . (الإعلام ص ٣٥ الجزء الثالث)

## الفرق بين الطواف والصلة

الفارق بين الصلاة والطواف أكثر من الجوامع ، فإنه يباح فيه الكلام والأكل والشرب والعمل الكثير وليس فيه تحريم ولا تحليل ولا ركوع ولا سجود ولا قراءة ولا تشهد ، ولا تجب له جماعة ، وإنما اجتمع هو والصلة في عموم كونه طاعة وقربة ، وخصوص كونه متعلقاً بالبيت ، وهذا لا يعطيه شروط الصلاة كما لا يعطيه واجباتها وأركانها . (الإعلام ٣/٣٨).

## الفرق بين الحاجز عن الطهور حساً والهاجز عنه شرعاً

فإن قيل : فهل في الحديث <sup>(٢)</sup> حجة من قال : إن عادم الطهورين لا يصلى ، حتى يقدر على أحدهما ، لأن صلاته غير مفتتحة بمفاتيحها ، فلا تقبل منه؟ قيل قد استدل به من يرى ذلك ، ولا حجة فيه .

(١) ذكر ابن القيم هذا الكلام في معرض رده على الذين يمنعون قراءة القرآن للحائض ويلحقونها بالجنب .

(٢) يشير إلى قوله عليه الصلاة والسلام «مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم» .

ولابد من تمهد قاعدة يتبين بها مقصود الحديث ، وهي أن ما أوجبه الله تعالى ورسوله ، أو جعله شرطا للعبادة ، أو ركنا فيها ، أو وقف صحتها عليه : هو مقيد بحال القدرة لأنها الحال التي يؤمر فيها به ، وأما في حال العجز فغير مقدور ولا مأمور ، فلا توقف صحة العبادة عليه . وهذا كوجوب القيام والقراءة والركوع والسجود عند القدرة ، وسقوط ذلك بالعجز ، وكاشتراض ستر العورة ، واستقبال القبلة عند القدرة ، ويسقط بالعجز . وقد قال عليه السلام (لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار) ولو تعذر عليها الخمار صلت بدونه ، وصحت صلاتها . وكذلك قوله (لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ) فإنه لو تعذر عليه الوضوء صلى بدونه ، وكانت صلاته مقبولة . وكذلك قوله عليه السلام (لا تجزئ صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود) فإنه لو كسر صلبه وتعذر عليه إقامته أجرأته صلاته ونظائره كثيرة فيكون (مفتاح الصلاة الطهور) هو من هذا . لكن هنا نظر آخر ، وهو أنه إذا لم يمكن اعتبار الطهور عند تعذره فإنه يسقط وجوبه فمن أين لكم أن الصلاة تشرع بدونه في هذا الحال؟ وهذا حرف المسألة ، وهلا قلتم : أن الصلاة بدونه كصلاة مع الحيض غير مشروعة ، لما كان الطهور غير مقدور للمرأة ، فلما صار مقدوراً لها شرعت لها الصلاة وترتبت في ذمتها ، فما الفرق بين العاجز عن الطهور شرعاً والعاجز عنه حسماً؟ فإن كل منهما غير متمكن من الطهور؟ قيل : هذا سؤال يحتاج إلى جواب . وجوابه أن يقال : زمن الحيض جعله الشارع منافياً لشرعية العبادات ، من الصلاة ، والصوم ، والاعتكاف . فليس وقتاً لعبادة الحائض ، فلا يترتّب عليها فيه شيء . وأما العاجز فالوقت في حقه قابل لترتّب العبادة المقدورة في ذمته ، فالوقت في حقه غير مناف لشرعية العبادة بحسب قدرته ، بخلاف الحائض ، فالعاجز ملحق بالمريض المذور الذي يؤمر بما يقدر عليه ، ويسقط عنه ما يعجز عنه ، والحائض ملحة بمن هو من غير أهل التكليف ، ففترقاً .

ونكتة الفرق: أن زمن الحيض ليس زمن تكليف بالنسبة إلى الصلاة، بخلاف العاجز، فإنه مكلف بحسب الاستطاعة، وقد ثبت في صحيح مسلم (أن النبي ﷺ بعث أناساً طلب قلادة أصلتها عائشة، فحضرت الصلاة، فصلوا بغير وضوء، فأتوا النبي ﷺ فذكروا ذلك له فنزلت آية التيم). فلم ينكر النبي ﷺ عليهم ولم يأمرهم بالإعادة، وحالة عدم التراب كحالة عدم مشروعية، ولا فرق، فإنهم صلوا بغير تيم لعدم مشروعية التيم حينئذ. فهكذا من صلوا بغير تيم لعدم ما يتييم به، فأي فرق بين عدمه في نفسه وعدم مشروعية؟

فمقتضى القياس والسنة أن العادم يصلى على حسب حاله، فإن الله لا يكلف نفساً إلا وسعها، ولا يعید، لأنه فعل ما أمر به، فلم يجب عليه الإعادة، كمن ترك القياس والاستقبال والسترة القراءة لعجزه عن ذلك، فهذا موجب النص والقياس. (تهذيب السنن ٤٧/١).

**الفرق بين أن يقول (أنت حر بعده موته)**

وبين أن يقول (إن مت وأنت في ملكي فأنت حر بعده موته).

أن هذا تعليق للعنق بصفة، وذلك لا يمنع بيع العبد كما لو قال (أن دخلت الدار فأنت حر) فله بيعه قبل وجود الصفة بخلاف قوله (أنت حر بعد موتي) فإنه جزم بحريته في ذلك الوقت، ونظير هذا أنه لو قال له (إن مت قبلي فأنت في حل من الدين الذي عليك) فهو إبراء معلق بصفة ولو قال له (أنت في حل بعد موتي) صح ولم يكن تعليقاً للابراء بالشرط، ونظيره لو قال (إن مت فداري وقف) فإنه تعليق للوقف بالشرط، ولو قال (هي وقف بعد موتي) صح، والله أعلم. الإعلام (١٤/٤).

**الفرق بين لمس الذكر وسائر الجسم في نقض الموضوع**

أنه قد ثبت الفرق بين الذكر وسائر الجسم في النظر والحس، فثبتت عن رسول

الله تعالى (أنه نهى أن يمس الرجل ذكره بيمينه) فدل على أن الذكر لا يشبه سائر الجسد، ولهذا صان اليمين عن معه، فدل على أنه ليس بمنزلة الأنف، والفخذ، والرجل، فلو كان كما قال المانعون : أنه بمنزلة الإبهام واليد والرجل لم ينه عن معه باليمين . والله أعلم . (تهذيب السنن ٤٧١) .

### الفرق بين النكاح والسفاح

ومن الحيل المحرمة التي يكفر من أقى بها تمكين المرأة ابن زوجها من نفسها لينفسخ نكاحها حيث صارت موطدة ابنه، وكذا بالعكس ، أو وطئة حماته لينفسخ نكاح امرأته، مع أن هذه الحيلة لا تتمشى إلا على قول من يرى أن حرمة المعاشرة تثبت بالزنا كما تثبت بالنكاح كما يقوله أبو حنيفة وأحمد في المشهور من مذهبها ، والقول الراجح أن ذلك لا يحرم كما هو قول الشافعى وأحدى الرواينين عن مالك ، فإن التحرير بذلك موقوف على الدليل ، ولا دليل من كتاب ولا سنة ولا اجماع ولا قياس صحيح ، وقياس السفاح على النكاح في ذلك لا يصح لما بينهما من الفروق ، والله تعالى جعل الصهر قسيم النسب ، وجعل ذلك من نعمة التي أمن بها على عباده ، فكلاهما من نعمة واحسانه ، فلا يكون الصهر من آثار الحرام ومبرراته كما لا يكون النسب من آثاره ، بل إذا كان النسب الذي هو أصل لا يحصل بوطء حرام فالصهر الذي هو فرع عليه ومشبه به أولى لا يحصل بوطء الحرام ، وأيضاً فإنه لو ثبت تحرير المعاشرة لا تثبت المحرمية التي هي من أحكامه ، فإذا لم تثبت المحرمية لم تثبت الحرمة ، وأيضاً فإن الله تعالى إنما قال (وحلائل أبنائكم) ومن زنا بها البن لا تسمى حلية لغة ولا شرعاً ولا عرفاً . (الإعلام ٣/٢٥٥) .

### الفرق بين المتمتع والقارن

والفرق بين القارن والمتمتع السابق من وجهين . أحدهما من الاحرام فإن

القارن هو الذي يحرم بالحج قبل الطواف إما في ابتداء الاحرام أو في أثنائه. والثاني أن القارن ليس عليه إلا سعي واحد فلن أتى به أولاً وإن سعى عقب طواف الإفاضة والتمتع عليه سعي ثان عند الجمهور وعند أحمد رواية أخرى أنه يكفيه سعي واحد كالقارن. (الزاد ١/١٨٩).

### الفرق بين دم الشكران ودم الجبران

وأما قولكم أنه نسك (١) مجبور بالهدي فكلام باطل من وجوه : أحدهما أن الهدي في التمتع عبادة مقصودة وهو من تمام النسك وهو دم شكران لا دم جبران وهو منزلة الأضحية للمقيم وهو من تمام عبادة هذا اليوم فالنسك المشتمل على الدم بمنزلة العيد المشتمل على الأضحية فإنه ما تقرب إلى الله في ذلك اليوم بمثل ارادة دم سائل وقد روى الترمذى وغيره من حديث أبي بكر الصديق أن النبي ﷺ سئل أي الأعمال أفضل فقال العج والثج ، والعج رفع الصوت بالتلبية والثج ارادة دم الهدي . (الزاد ١/٢١٧).

### الفرق بين الأبدال واستباحة المخطوط

فإن قيل : فغاية ما يدل عليه الحديث (٢) جواز الانتقال إلى الخف والسرابيل عند عدم النعل والازار ، وهذا يفيد الجواز ، وأما سقوط الغدية فلا ، فهلا قلتم كما قال أبو حنيفة : يجوز له ذلك مع الغدية؟ فاستفاد الجواز من هذا الحديث ، واستفاد الغدية من حديث (٣) كعب بن عجرة ، حيث جوز له فعل المخطوط مع الغدية ، فكان أسعد بالتصوص بموافقتها منكم ، مع موافقة ابن عمر في ذلك .

(١) أي حج التمتع .

(٢) يشير إلى الحديث الذي أخرجه أبو داود عن ابن عمر قال «سأل رجل رسول الله ﷺ ما يترك المحرم من النيل؟ فقال : لا يلبس القميص ولا البرنس ولا السراويل ولا العمامه ولا ثوبه منه ورسن ولا زغفران ولا الخفين إلا أن لا يجد النعلين فمن لم يجد النعلين قلبليس الخفين ولبقظهما حتى يكروا أسلف من المكعبين» قال ابن القمي رحمة الله هذا الحديث يدل على جواز الإبدال بدون ذريه وليس هذا من باب استباحة المخطوط مع الغدية .

(٣) أخرج البخاري وأبي داود عن كعب بن عجرة «أن رسول الله ﷺ مرّ به زمن الحديبية فقال قد آذاك هواً رأسك ، قال نعم فقال النبي ﷺ أحق ثم اذبح شاه نسكاً أو صم ثلاثة أيام أو أطعم ثلاثة أصنع من تمر على ستة مساكين» قال ابن القمي رحمة الله أن هذا الحديث يدل على إستباحة المخطوط مع الغدية .

قيل : بل إيجاب الفدية ضعيف في النص والقياس ، فإن النبي ﷺ ذكر البدل في حديث ابن عمر ، وابن عباس ، وجابر ، وعائشة ، ولم يأمر في شيء منها بالفدية ، مع الحاجة إلى بيانها ، وتأخير البيان عن وقته ممتنع ، فسكته عن إيجابها مع شدة الحاجة إلى بيانه لو كان واجباً دليلاً على عدم الوجوب ، كما أنه جوز لبس السراويل بلا فرق ، ولو كان الفرق واجباً لبيانه . وأما القياس فضعيف جداً .

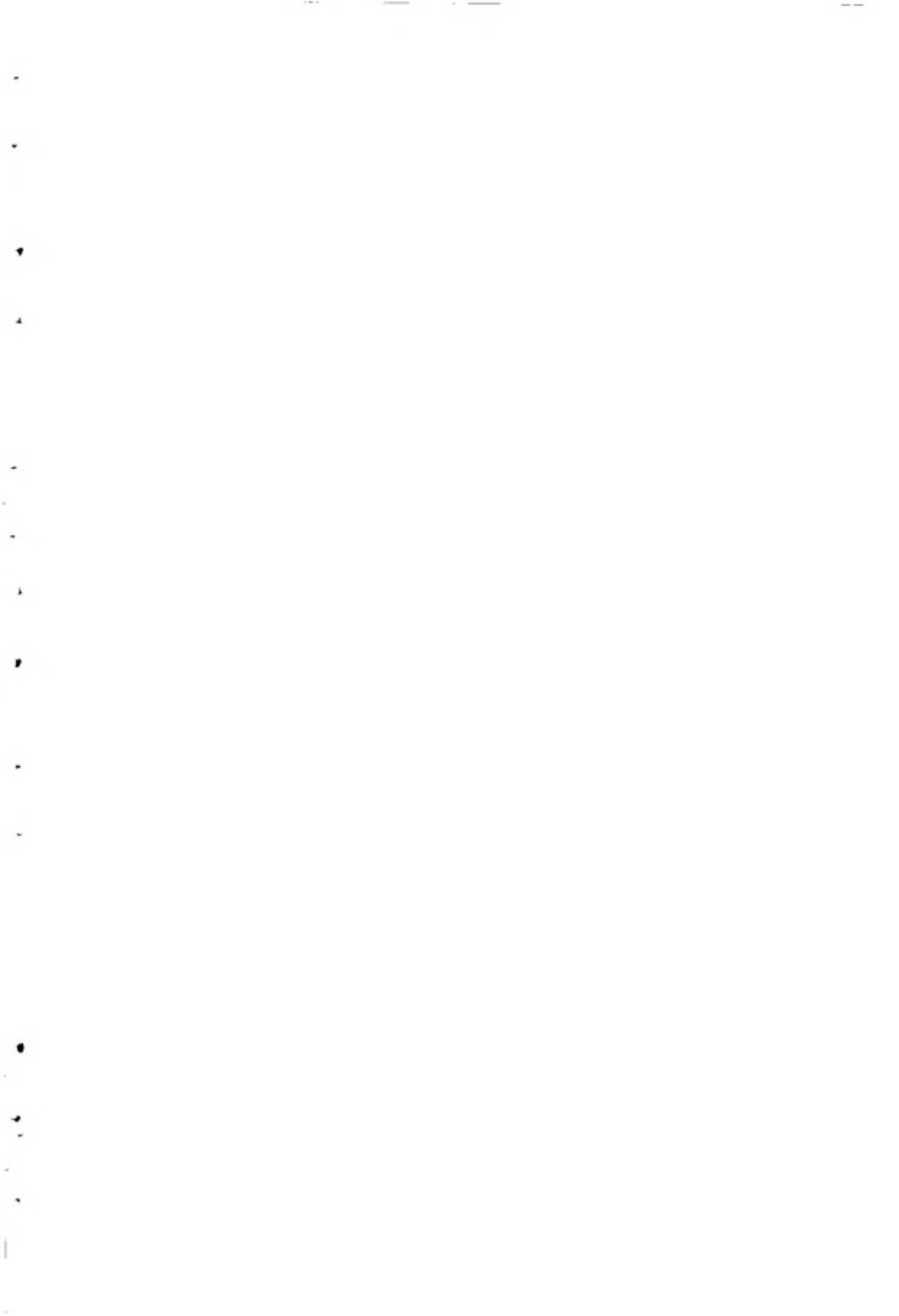
فإن قيل : هذا من باب الأبدال التي تجوز عند علم مبدلاتها ، كالتراب عند عدم الماء ، وكالصيام عند العجز عن الاعتكاف والإطعام ، وكالعادة بالأشهر عند تعذر الأقراء ونظائره ، وليس هذا من باب المحظور المستباح بالفدية ، والفرق بينهما أن الناس مشتركون في الحاجة إلى لبس ما يسترون به عوراتهم ، ويقون به أرجلهم الأرض والحر والشوك ونحوه ، فالحاجة إلى ذلك عامة ، ولما احتاج إليه العموم لم يحظر عليهم ، ولم يكن عليهم فيه فدية بخلاف ما يحتاج إليه لمرض أو برد ، فإن ذلك حاجة لعارض ، ولهذا رخص النبي ﷺ للنساء في اللباس مطلقاً بلا فدية ، ونهى عن النقاب والقفازين ، فإن المرأة لما كانت كلها عورة ، وهي محتاجة إلى ستر بدنها ، لم يكن عليها في ستر بدنها فدية ، وكذلك حاجة الرجال إلى السراويلات والخفاف هي عامة ، إذا لم يجدوا الإزار والنعال ، وابن عمر لما مبلغه حديث الرخصة مطلقاً أخذ بحديث القطع ، وكان يأمر النساء بقطع الخفاف ، حتى أخبرته بعد هذا صفتية زوجته عن عائشة (أن النبي ﷺ أرخص للنساء في ذلك) فرجع عن قوله . (تهذيب السنن ٣٤٩/٢) .

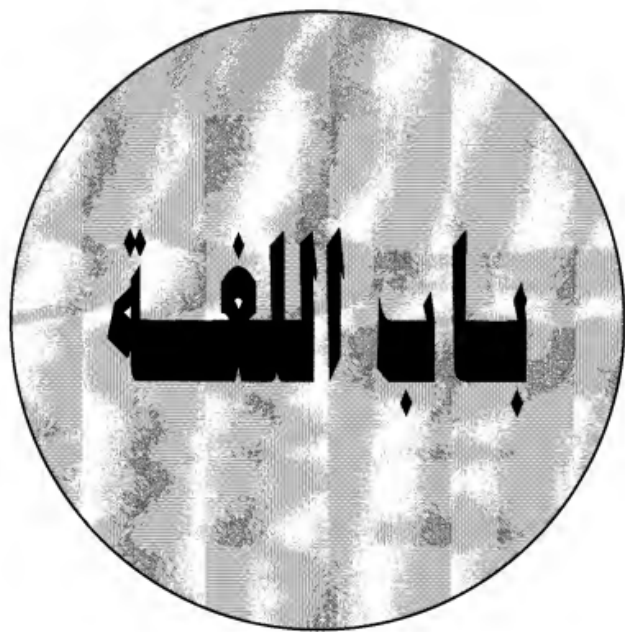
### الفرق بين حقوق الملك وحقوق المالك

حقوق المالك شيء وحقوق الملك شيء آخر : فحقوق المالك تجب لمن له على

أخيه حق وحقوق الملك تتبع الملك ولا يراعي بها المالك وعلى هذا حق الشفعة<sup>(١)</sup> للذمي على المسلم من أوجبه جعله من حقوق الأماكن ومن أسقطه جعله من حقوق المالكين والنظر الثاني أظهر وأصح لأن الشارع لم يجعل للذمي حقا في الطريق المشترك عند المزاحمة فقال (إذا لقيتموهم في الطريق فاضطروهم إلى أضيقه) فكيف يجعل له حقا في انتزاع الملك المختص به عند التزاحم وهذه حجة الإمام أحمد نفسه وأما حديث (لا شفعة لنصراني) فاحتاج به بعض أصحابه وهو أعلم من أن يحتاج به فإنه من كلام بعض التابعين. (بدائع الفوائد ٢/١).

(١) الشفعة: حق تملك الشخص على شريكه التجدد ملكه فهرا بعوض ١٥٠ من القاموس والشخص السهم.







## الفرق بين الشك والريب

الفرق بين الشك والريب من وجوه (أحدهما) أنه يقال شك مرivity ولا يقال ريب مشك (الثاني) أن يقال رأيني أمر كذا ولا يقال شككني (الثالث) أنه يقال رأبه يرييه إذا أزعجه وأقلقه ومنه قول النبي ﷺ وقد مر بظبي خافت في أصل شجرة (لا يرييه أحد) ولا يحسن هنا لا يشككه أحد (الرابع) أنه لا يقال للشك في طلوع الشمس أو في غروبها أو دخول الشهر أو وقت الصلادة هو مرتاب في ذلك وإن كان شاكا فيه (الخامس) ان الريب ضد الطمأنينة واليقين فهو قلق واضطراب وانزعاج كما أن اليقين والطمأنينة ثبات واستقرار (السادس) يقال رأبني مجئه وذهابه و فعله ولا يقال شككني فالشك سبب الريب فإنه يشك أولاً فيوقعه شكه في الريب فالشك مبتدأ الريب كما أن العلم مبتدأ اليقين . (البدائع ٤/١٠٦)

## الفرق بين الأمس واليوم

في اليوم وأمس وغد وسبب اختصاص كل لفظ بمعناه إعلم أن أقرب الأيام إليك يومك الذي أنت فيه فيقال فعلت اليوم فذكر الاسم العام ثم عرف بأداة العهد ولا شيء أعرف من يومك الحاضر فانصرف إليه ونظيره الآن من آن وال الساعة من ساعة ، وأما أمس وغدا فلما كان كل واحد منها متصل بيومك اشتق له اسم من أقرب ساعة إليه فاشتق لليوم الماضي أمس الملaci للمساء وهو أقرب إلى يومك من صاحبه يعني صباح غد فقلوا أمس وكذلك غدا اشتق الاسم من الغدو وهو أقرب إلى يومك من مسائه يعني مساء غد وتأمل كيف بنوا أمس واعربوا غدا لأن

أمس صيغ من فعل ماضي وهو امسي وذلك مبني فوضعوا امس على وزن الأمر من أمسى يمسى وأما الغد فإنه لم يؤخذ من مبني اذا لا يمكن ان يقال هو مأخوذ من غدا كما يمكن أن يقال أمس من أمسى بل أقصى ما يمكن فيه أن يكون من الغدو والغدوة وليستا بمبنيين وهذه العلة أحسن من علة النحاة أن أمس بني لتضمنه معنى اللام وأصله الأمس قالوا لأنهم يقولون أمس الدابر فيصفونه بذى اللام فدل على أنه معرفة ولا يمكنه، أن يكون معرفة إلا بتقدير اللام وهذا أولاً منقوض بقولهم غد الآتي فيلزم على طرد علتهم أن يبنوا غداً وأيضاً فإن أمس جرى مجرى الاعلام وهو والله أعلم بمنزلة أصمت وأطرق مما جاء بلطف الأمر اسم علم لمكان يقول الرجل لصاحبه فقد أصمت إذا جاوزه فاصمت في المكان كامس في الزمان ولعله أخذ من قولهم أمس بخير وأمس معنا ونحوه ولا يقال كيف يدعى فيه العلمية مع شيوخه لانا نقول علميته ليست كعلمية زيد وعمرو بل كعلمية أسامه وذؤالة وبرة وفجار وبابه مما جعل الجنس فيه بمنزلة الشخص في العلم الشخصي (فإن قبل) فما الفرق بينه وهو اسم الجنس إذا قيل هذا مما أعضل على كثير من النحاة حتى جعلوا الفرق بينهما لفظياً فقط وقالوا يظهر تأثيره في منع الصرف ووصفه بالمعرفة وانتساب الحال عنه ونحو ذلك، ولم يهتدوا لسر الفرق بين أن موضع اللفظ لواحد منهم منكر شائع في الجنس ولسمى الجنس المطلق فهنا ثلاثة أمور تتبعها ثلاثة أوضاع أحدهما معرف معين من الجنس له العلم الشخصي كزید، والثاني واحد منهم شائع في الجنس غير معرف فله الاسم التكراة كأسد من الأسد. الثالث الجنس المتصور في الذهن المنطبق على كل فرد من أفراده وله علم الجنس كاسمه فنظير هذا أمس في الزمان ولهذا وصف بالمعرفة فاعلق بهذه الفائدة التي لا تجدها في شيء من كتب القوم والحمد لله الوهاب المان بفضلة. (البدائع ٨٥/١).

## الفرق بينهما من وجهين :

أحدهما : أن (محمدًا) هو المحمود حمداً بعد حمد ، فهو دال على كثرة حمد الحامدين له وذلك يستلزم كثرة موجبات الحمد فيه : (وأحمد) أ فعل تفضيل من الحمد يدل على أن الحمد الذي يستحقه أفضل مما يستحقه غيره ، فمحمد زيادة حمد في الكمية وأحمد زيادة في الكيفية ، فيحمد أكثر حمد ، وأفضل حمد حمده البشر .

الوجه الثاني : أن (محمدًا) هو المحمود حمداً متكرراً كما تقدم ، وأحمد هو الذي حمده لربه أفضل من حمد الحامدين غيره ، فدل أحد الأسمين وهو (محمد) على كونه مموداً ، ودل الاسم الثاني وهو (أحمد) على كونه أحمداً الحامدين لربه ، وهذا هو القياس ، فإن أ فعل التفضيل والتعجب عند البصريين لا يبنيان إلا من فعل الفاعل لا يبنيان من فعل المفعول ، بناءً منهم على أن أ فعل التعجب والتفضيل إنما يصاغان من الفعل اللازم لا المتعدي ، ولهذا يقدرون نقله من فعل و فعل إلى بناء فعل بضم العين ، قالوا : والدليل على هذا أنه تدعى بالهمزة إلى المفعول ، فالهمزة التي فيه للتعدية ، نحو ما أظرف زيداً ، وأكرم عمراً وأصلهما ظرف وكرم . (جلا الأفهام ص ٩٤).

وقال في زاد المعاد - أما محمد فهو اسم مفعول من حمد فهو محمد إذا كان كثير الخصال التي يحمد عليها وذلك كان أبلغ من محموداً فإن محمود من الثلاثي المجرد و محمد من المضاعف للمبالغة فهو الذي يحمد أكثر مما يحمد غيره من البشر ولهذا والله أعلم سمي به في التوراة لكثره الخصال المحمودة التي وصف بها هو ودينه وأمته في التوراة حتى تمنى موسى عليه الصلاة والسلام أن يكون منهم وقد أتينا على هذا المعنى بشواهد هناك (١) وبيننا غلط أبي القاسم السهيلي حيث جعل

(١) يقصد كتابة جلا الأفهام .

الأمر بالعكس وان اسمه في التوراة أحمد. وأما أَحْمَد فهو اسم على زنة أَفْعَل القفضل مشتق أيضاً من الحمد وقد اختلف الناس فيه هل هو بمعنى فاعل أو مفعول فقالت طائفة بمعنى الفاعل أي حمده لله أكثر من حمده غيره له فمعناه أَحْمَد الحامدين لربه ورجحوا هذا القول بأن قياس أَفْعَل التفضيل أن يصاغ من فعل الفاعل لا من الفعل الواقع على المفعول قالوا ولهذا لا يقال ما أَصْرَبَ زِيداً ولا زَيْد أَصْرَبَ من عَمْرُو بِأَعْتَبَارِ الضَّرْبِ الْوَاقِعِ عَلَيْهِ وَلَا مَا أَشْرَبَ لِلْمَاءِ وَأَكَلَ لِلْخَبْزِ وَنَحْوُهُ قَالُوا إِنَّ أَفْعَلَ التفضيل و فعل التعجب إنما يصاغان من الفعل اللازم ولهذا يقدر نقله من فعل و فعل المقتوح العين ومكسورها إلى فعل المضموم العين قالوا ولهذا لا يبعدي بالهمزة إلى المفعول فهمزته للتعدية كقولك ما أَطْرَفَ زِيداً وأَكْرَمَ عَمْرَاً وأَصْلَحَا مِنْ ظَرْفٍ وَكَرْمٍ قَالُوا إِنَّ التَّعْجِبَ مِنْهُ فَاعِلٌ فِي الْأَصْلِ فَوْجِبَ أَنْ يَكُونَ فَعْلَهُ غَيْرُ مَتَعَدٍ قَالُوا وَأَمَّا نَحْنُ مَا أَصْرَبَ زِيداً لِعَمْرٍ فَهُوَ مَنْقُولٌ مِنْ فَعْلِ الْمَقْتُوحِ الْعَيْنِ إِلَى فَعْلِ الْمَضْمُومِ الْعَيْنِ ثُمَّ عَدِيَ وَالحَالَةُ هَذِهِ بِالْهَمْزَةِ قَالُوا وَالدَّلِيلُ عَلَى ذَلِكَ مَجِيئُهُ بِاللَّامِ فَيَقُولُونَ مَا أَصْرَبَ زِيداً لِعَمْرُو وَلَوْ كَانَ بِأَقْيَا عَلَى تَعْدِيهِ لَقَلِيلٌ مَا أَصْرَبَ زِيداً عَمْرَاً أَلَيْهِ إِلَى وَاحِدٍ بِنَفْسِهِ وَإِلَى الْآخِرِ بِهَمْزَةِ التَّعْدِيَةِ فَلَمَّا أَنْ عَدَهُ إِلَى الْمَفْعُولِ بِهَمْزَةِ التَّعْدِيَةِ عَدَهُ إِلَى الْآخِرِ بِاللَّامِ فَهَذَا هُوَ الَّذِي أَوْجَبَ لَهُمْ أَنْ قَالُوا إِنَّهُمَا لَا يَصَاغَانُ إِلَّا مِنْ فَعْلِ الْفَاعِلِ لَا مِنْ الْوَاقِعِ عَلَى الْمَفْعُولِ وَنَازَ عَهُمْ فِي ذَلِكَ آخْرُونَ وَقَالُوا صَوْغُهُمَا مِنْ فَعْلِ الْفَاعِلِ وَمِنْ الْوَاقِعِ عَلَى الْمَفْعُولِ وَكَثْرَةُ السَّمَاعِ بِهِ مِنْ أَبْيَنِ الْأَدْلَةِ عَلَى جَوَازِهِ تَقُولُ الْعَرَبُ مَا أَشْغَلَهُ بِالشَّيْءٍ وَهُوَ مِنْ شَغْلِ فَهُوَ مَشْغُولٌ وَكَذَلِكَ يَقُولُونَ مَا أَوْلَعَهُ بِكَذَا وَهُوَ مِنْ أَوْلَعِ الشَّيْءِ فَهُوَ مَوْلَعٌ بِهِ مِنْ بَنِي الْمَفْعُولِ لَيْسَ إِلَّا وَكَذَلِكَ قَوْلُهُمْ مَا أَعْجَبَهُ بِكَذَا فَهُوَ مِنْ أَعْجَبِهِ بِهِ وَيَقُولُونَ مَا أَجْبَهُ إِلَى فَهُوَ مِنْ فَعْلِ الْمَفْعُولِ وَكَوْنُهُ مَحْبُوبًا لَكَ وَكَذَا مَا أَبْغَضَهُ إِلَى وَأَمْقَتَهُ إِلَى . (الزاد

(٢١)

## الفرق بين الشوق والاشتياق

اختلف في الفرق بين الشوق والاشتياق أيهما أقوى ، فقالت طائفة: الشوق أقوى فانه صفة لازمة ، والاشتياق فيه نوع افتعال كما يدل عليه بناؤه كالاكتساب ونحوه ، وقالت فرقه: الأشتياق أقوى لكثره حروفه ، وكلما قوى المعنى وزاد زادوا حروفه . وحكمت فرقة ثالثة بين القولين . وقالت الاشتياق: يكون إلى غائب ، وأما الشوق فانه يكون للحاضر والغائب . والصواب أن يقال: الشوق مصدر شاقه يشوقه إذا دعاه إلى الاشتياق إليه فالشوق داعية والإشتياق موجبه وغايته ، فانه يقال: شاقني فاشتاقت ، فالاشتياق فعل مطاوع لشاقني<sup>(1)</sup> . قال أبو عبد الرحمن السلمي سمعت النصر أبا ذي يقول: للخلق كلهم مقام الشوق ، وليس لهم مقام الأشتياق . ومن دخل في حال الأشتياق هام فيه حتى لا يرى له أثر ولا قرار . وهذا يدل على أن الأشتياق عنده غير الشوق . ولا ريب أن الأشتياق مصدر إشتاق يشتق اشتياقاً ، كما أن التشوّق مصدر تشوّق تشوّقاً ، والشوق في الأصل اسم مصدر شاقة يشوقه شوّقاً مثل شاقة شوّقاً إذا دعاه إلى الأشتياق ، فالاشتياق مطاوع شاقة يقال شاقني فأشتاقت إليه . ثم صار الشوق اسم مصدر الاشتياق وغلب عليه حتى لا يفهم عند الأطلاق إلا الاشتياق القائم بالمشوق والشوق هو الصب المتشاق ، والشائق هو الذي قام به داعي الشوق . فههنا الفاظ الشوق والأشتياق والشوق والشائق والمشوق والشيق . فهذه ستة الفاظ: أحدهما: الشوق ، وهو في الأصل مصدر الفعل المتعدي شاقة يشوقه ، ثم صار اسم مصدر الأشتياق ، اللفظ الثاني: الاشتياق: وهو مصدر إشتاق اشتياقاً ، والفرق بينه وبين الشوق هو الفرق بين المصدر واسم المصدر . اللفظ الثالث: التشوّق وهو مصدر تشوّق إذا اشتاقت مرة بعد مرة كما يقال: تجرع وتعلم وتفهم . وهذا البناء مشعر

(1) إلى هنا ١ هرودية المحبين ص ٢٩ وما بعده من طريق الهرجتين .

بالتكلف وتناول الشئ على مهلة. **اللفظ الرابع: الشائق**، وهو الداعي للمشوق إلى الأشتياق. **اللفظ الخامس: المشوق**، وهو المشتاق الذي قد حصل له الشوق. **اللفظ السادس: الشيق**، وهو فيعلم بمنزلة هين ولين، وهو المشتاق. فهذه الفروق ما بين هذه الألفاظ، وأما كون الأشتياق أبلغ من الشوق فهذا قد يقال أنه الأصل وهو أكثر حروفاً من الشوق، وهو يدل على المصدر والفاعل. وأما المشوق ففرع عليه لأنه اسم مصدر وأقل حروفاً وهو إنما يدل على المصدر المجرد، فهذه ثلاثة فروق منها. والله أعلم. (طريق الهجرتين ص ٥٨٦).

### الفرق بين الصبا والصبوة والتصابي

أن التصابي هي تعاطي الصبا وأن تفعل فعل ذي الصبوة. وأما الصبا فهو نفس الميل. وأما الصبوة فالمارة من ذلك مثل الغشوة والكبوة، وقد يقال على الصفة الالازمة مثل القسوة. وقد قال يوسف الصديق عليه السلام (والا تصرف عنك كيدهن أصب اليهن وأكن من الجاهلين). (الروضة ص ٢٤).

### الفرق بين الكفل والنصيب

تأمل قوله تعالى في الشفاعة الحسنة (يكن له نصيب منها) وفي السيئة (يكن له كفل منها). فان لفظ الكفل يشعر بالحمل والثقل. ولفظ النصيب يشعر بالحظ الذي ينحصب طالبه في تحصيله، وان كان كل منهما يستعمل في الأمرين عند الأفراد، ولكن لما قرر بينهما حسن اختصاص حظ الخير بالنصيب وحظ الشر بالكفل. (الروضة ص ٣٧٨).

### الفرق بين أتىيت وأتىتك

ما أتىتك المال زيداً منقول من أتنى لأنها غير مؤثرة في المفعول وقد حصل منها في الفاعل صفة فإن قيل يلزمك أن تجيز أتىتك زيداً عمراً أو المدينة أي جعلته يأتيها

قلت بينهما فرق وهو أن إيتاء المال كسب وتملك فلما افترن به هذا المعنى صار كقوله أكسبته مالاً أو ملكته أياه وليس كقولك. آتى عمراً وأما شرب زيد الماء فلم يقولوا فيه أشربه الماء لأنه بمثابة الأكل والأخذ ومعظم أثره في المفعول وإن كان قد جاء على فعل كبلغ ولكنه ليس مثله إلا أن يريد أن الماء خالط أجزاء الشارب وحصل من الشرب صفة في الشارب فيجوز حينئذ نحو قوله تعالى (وأشربوا في قلوبهم العجل) وعلى هذا يقال أشربت الدهن الخبز لأن شرب الخبز الدهن ليس كشرب زيد الماء فتأمله. وأما ذكر زيد عمرأً فإن كان من ذكر اللسان لم ينفل لأنه بمنزلة شتم ولطم وإن كان من ذكر القلب نقل فقلت اذكرته الحديث بمنزلة أفهمت واعلمته أي جعلته على هذه الصفة. (البدائع ص ٥٦ الجزء الثاني).

الفرق بين جملة الثناء التد تكون علة لغيرها أو تكون مستقلة مراداة لنفسها

يشير ابن القيم رحمة الله في هذا الفرق إلى القاعدة الخامسة عشر التي اشتملت عليها كلمات التلبية: وهي لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك إن الحمد لله والنعمة لك والملك لا شريك لك.

الخامسة عشرة في (إن) وجهان فنحها وكسرها فمن فنحها تضمنت معنى التعليل أي لبيك لأن الحمد والنعمة لك ومن كسرها كانت جملة مستقلة مسؤلية تضمنت ابتداء الثناء على الله والثناء إذا كثرت جملة وتعددت كان أحسن من قلنها وأما إذا افتحت فإنها تقدر بلام التعليل المذوقة معها قياساً والمعنى لبيك لأن الحمد لك. والفرق بين أن تكون جمل الثناء علة لغيرها، وبين أن تكون مستقلة مراداة لنفسها، ولهذا قال ثعلب: من يقال (إن) بالكسر فقد عم، ومن قال (أن) بالفتح فقد خص. ونظير هذين الوجهين والتعليلين والترجيح سواء قوله تعالى حكاية عن المؤمنين (إنا كنا من قبل ندعوه إنه هو البر الرحيم) كسر إن وفتحها.

فمن فتح كان المعنى ندعوه. لأنه هو البر الرحيم، ومن كسر كان الكلام  
جملتين، أحدهما قوله (ندعوه) ثم استأنف فقال (إنه هو البر الرحيم) قال أبو عبيدة:  
والكسر أحسن، ورجحه بما ذكرناه. (تهذيب السنن ٣٣٨/٢).

تم بحمد الله تعالى وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

# المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة الشيخ/ إبراهيم الجطيلي                                          |
| ٧      | مقدمة الجامع                                                          |
| ٩      | فائدة عظيمة من كتاب الفوائد لابن القيم رحمة الله تعالى                |
| ١٥     | <b>باب التوحيد</b>                                                    |
| ١٨     | الفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المطلين                               |
| ١٩     | الفرق بين تنزية الرسل وتنزية المطلة                                   |
| ٢٠     | إثبات حقائق الأسماء والصفات وبين التشبيه والتمثيل                     |
| ٢١     | الفرق بين تجريد التوحيد وبين هضم أرباب المراتب                        |
| ٢٢     | الفرق بين تجريد متابعة الموصوم <small>بـ</small> وإهدار أقوال العلماء |
| ٢٣     | الفرق بين أولياء الله وأولياء الشيطان                                 |
| ٢٥     | الفرق بين الحال الإيماني والحال الشيطاني                              |
| ٢٦     | الفرق بين الحكم الواجب الإتباع والحكم الجائز الإتباع                  |
| ٢٧     | الفرق بين الحب في الله والحب مع الله                                  |
| ٢٨     | الفرق بين التوكل والعجز                                               |
| ٣١     | الفرق بين إلقاء الملك وإلقاء الشيطان                                  |
| ٣١     | الفرق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق                                |
| ٣٤     | الفرق بين المحبة والرضا والإرادة الكونية                              |
| ٤٠     | الفرق بين الحقيقة الدينية والحقيقة الشرعية                            |

|                                                                        |    |
|------------------------------------------------------------------------|----|
| الفرق بين سلام الله على رسله وعباده وبين سلام العباد عليهم             | ٤١ |
| الفرق بين الحمد والمح وبين الشمار والمجد                               | ٤١ |
| الفرق بين الفأل والطير                                                 | ٤٥ |
| الفرق بين التائب من قريب وتبوية المعain                                | ٤٧ |
| الفرق بين الحج واليبيه                                                 | ٤٧ |
| الفرق بين تكبير السينات ومحفنة الذنب                                   | ٤٨ |
| الفرق بين إضافة العلم إلى الله تعالى وعدم إضافة المعرفة إليه           | ٥٠ |
| الفرق بين دخول الاستثناء على المستقبل دون الماضي وسر الفرق في ذلك      | ٥١ |
| الفرق بين المعه المطلقه ومطلق المعه                                    | ٥٢ |
| الفرق بين الإرادة الكونية والشرعية                                     | ٥٣ |
| الفرق بين الحكم والقضاء الكوني والشرعى                                 | ٥٥ |
| الفرق بين القضاء والحكم والإرادة الكوني والشرعى                        | ٥٥ |
| الفرق بين الكلمات والبعث والإرسال والتحريم والإيتاء الكوني والشرعى     | ٥٦ |
| الفرق بين الكتابة والأمر والإذن والجعل الكوني والشرعى                  | ٥٨ |
| <b>باب السلوك</b>                                                      |    |
| الفرق بين الرفق والكسل والمداراة والمداهنة                             | ٦٣ |
| الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق                                    | ٦٣ |
| الفرق بين شرف النفس والتيه                                             | ٦٤ |
| الفرق بين المحبة والجفاء                                               | ٦٥ |
| الفرق بين التواضع والمهانه                                             | ٦٥ |
| الفرق بين القوة في أمر الله والعلو في الأرض وفي الحمي لله والحمي للنفس | ٦٦ |

|    |                                                  |
|----|--------------------------------------------------|
| ٦٧ | الفرق بين الجواد والمسرف                         |
| ٦٧ | الفرق بين المهانة والكبر                         |
| ٦٧ | الفرق بين الصيانة والتكبر                        |
| ٦٨ | الفرق بين الشجاعه والجراءه                       |
| ٦٩ | الفرق بين الحزم والجنب                           |
| ٦٩ | الفرق بين الاقتصاد والشح                         |
| ٧٠ | الفرق بين الاحتراز وسوطن                         |
| ٧٠ | الفرق بين الفراسه والظن                          |
| ٧٣ | الفرق بين الهدية والرشوة                         |
| ٧٤ | الفرق بين الصبر والقسوه                          |
| ٧٥ | الفرق بين سلامه القلب والبله                     |
| ٧٦ | الفرق بين الثقة والغره                           |
| ٧٧ | الفرق بين الرجاء والتمني                         |
| ٧٨ | الفرق بين التحدث بنعم الله والفاخر بها           |
| ٧٩ | الفرق بين فرح القلب وفرح النفس                   |
| ٨١ | الفرق بين رقة القلب والجزع                       |
| ٨٣ | الفرق بين الموجدة والحد                          |
| ٨٣ | الفرق بين المذاففة والحسد                        |
| ٨٤ | الفرق بين الاحتياط والوسوسة                      |
| ٨٥ | الفرق بين الاقتصاد والتغريط                      |
| ٨٦ | الفرق بين حب الرياسة وحب الإمارة للدعوه إلى الله |
| ٨٧ | الفرق بين النصيحة والتأنيب                       |
| ٨٨ | الفرق بين المبادرة والعجلة                       |
| ٨٩ | الفرق بين الاخبار بالحال وبين الشكوى             |

|     |                                             |
|-----|---------------------------------------------|
| ٩١  | الفرق بين مرتبة الاسماع ومرتبة الإفهام      |
| ٩١  | الفرق بين الفراسة والإلهام                  |
| ٩١  | الفرق بين الرجاء والتمني                    |
| ٩٢  | الفرق بين المقامات والأحوال                 |
| ٩٢  | الفرق بين الفرق بين الحمد والشكر أيهما أفضل |
| ٩٢  | الفرق بين الطمأنينة والسكنية                |
| ٩٥  | الفرق بين العلم والمعرفة لفظاً ومعناً       |
| ٩٧  | الفرق بين الجمع والفرق عند الصوفية          |
| ٩٧  | الفرق بين الأمة والإمام                     |
| ٩٨  | الفرق بين التذكر والتفكير                   |
| ١٠٠ | الفرق بين الحب والخوف                       |
| ١٠١ | الفرق بين الخله والمحبه                     |
| ١٠١ | الفرق بين المحبه والشوق                     |
| ١٠١ | الفرق بين الشح والبخل                       |
| ١٠٢ | الفرق بين تبعه وأتبعه                       |
|     | <b>باب أصول الفقه</b>                       |
| ١٠٥ | الفرق بين مطلق الأمر والأمر المطلق          |
| ١٠٦ | الفرق بين دليل مشروعية الحكم ووقوع الحكم    |
| ١٠٦ | الفرق بين الاستدلال والدلالة                |
| ١٠٧ | الفرق بين النية والقصد                      |
| ١٠٧ | الفرق بين الشهادة والرواية                  |
| ١١٠ | الفرق بين العقد المطلق ومطلق العقد          |
| ١١٠ | الفرق بين الفتيا للقريب والشهادة له         |

|                                                                                            |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الفرق بين ما قاله الرسول ﷺ متعلقاً بمنصب الرسالة أو الإمامه                                | ١١١ |
| الفرق بين الشرط والإماره المضمه                                                            | ١١٢ |
| <b>باب الفقه</b>                                                                           |     |
| الفرق بين الفرق بين الحائض والجنب                                                          | ١١٥ |
| الفرق بين الطواف والصلاه                                                                   | ١١٥ |
| الفرق بين العاجز عن الظهور حساً والعاجز عنه شرعاً                                          | ١١٥ |
| الفرق بين بين أن يقول «أنت حر بعد موتي» وبين أن يقول «إن مت وأنت في ملكي فأنت حر بعد موتي» | ١١٧ |
| الفرق بين لس الذكر وسائر الجسد في نقض الموضوع                                              | ١١٧ |
| الفرق بين النكاح والسفاح                                                                   | ١١٨ |
| الفرق بين التمتع والقارن                                                                   | ١١٨ |
| الفرق بين دم الشكران ودم الجبران                                                           | ١١٩ |
| الفرق بين الأبدال واستباحة المحظور                                                         | ١١٩ |
| الفرق بين حقوق الملك وحقوق المالك                                                          | ١٢١ |
| <b>باب اللغة</b>                                                                           |     |
| الفرق بين الفرق بين الشك والريب                                                            | ١٢٥ |
| الفرق بين الأمس واليوم                                                                     | ١٢٥ |
| الفرق بين محمد وأحمد                                                                       | ١٢٧ |
| الفرق بين الشوق والأشتياق                                                                  | ١٢٩ |
| الفرق بين الصبا والصبوه والتصابي                                                           | ١٣٠ |
| الفرق بين الكفل والنصيب                                                                    | ١٣٠ |
| الفرق بين آتيت وأتيت                                                                       | ١٣١ |
| الفرق بين بين جملة الثناء التي تكون عله لغيرها أو تكون مستقلة مراده لنفسها                 | ١٣١ |